
  

Christlicher 
Fundamentalismus in 
Deutschland: 
Bestandsaufnahme 
und pädagogische 
Implikationen 
 
Rahel Sarai Kellich 

Bd. 4 / Nr. 1 / 2025 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 37 

Christlicher Fundamentalismus in Deutschland: 
Bestandsaufnahme und pädagogische Implikationen 

Rahel Sarai Kellich – Universität Bielefeld, Fakultät für Erziehungswissenschaft und Vrije Universiteit 
Amsterdam, Fakultät für Religion und Theologie 

E-Mail: rahel.kellich@uni-bielefeld.de  

Rahel Sarai Kellich ist Doktorandin an der Universität Bielefeld und der Vrije Universiteit Amsterdam 
(Extreme Beliefs Research Group). Ihre Promotion wird durch die Heinrich-Böll-Stiftung gefördert. 

 

Abstract 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Schlagworte: Christlicher Fundamentalismus; Fundamentalistische Sozialisation; Christlicher 
Fundamentalismus in Deutschland; Demokratiebildung 

Zitierweise: Kellich, Rahel Sarai. 2025. Christlicher Fundamentalismus in Deutschland: 
Bestandsaufnahme und pädagogische Implikationen. ZepRa. Zeitschrift für praxisorientierte (De-) 
Radikalisierungsforschung, Bd. 4, Nr. 1: 36-66. 

 

ISSN 2750-1345 | www.zepra-journal.de  

Christlicher Fundamentalismus ist schon lange kein Randthema mehr. In den USA prägen 
fundamentalistische Akteur:innen zunehmend das gesellschaftliche und politische Bild (Whitehead u. a. 
2018) und werden interdisziplinär analysiert. In Deutschland hingegen ist die Landschaft christlich-
fundamentalistischer Gemeinschaften noch weitgehend unbeleuchtet. Dieser Beitrag untersucht daher 
zum einen Auftreten und Strukturen christlich-fundamentalistischer Strömungen in Deutschland. Zum 
anderen nimmt er darauf aufbauend durch einen analytischen Vergleich mit der Situation in den USA 
pädagogischen Ableitungen vor. Es wird gezeigt, dass christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
besonders in zwei Strömungen zu unterteilen ist; eine klassisch-fundamentalistische und eine lifestyle-
orientierte. Zur letzteren gehörende Gemeinschaften geben sich trotz rigiden fundamentalistischen 
Unterbaus modern und anschlussfähig und sprechen darum vor allem junge Menschen an; sowohl 
innerhalb klassisch-fundamentalistischer Milieus als auch darüber hinaus. Die zunehmende 
internationale Vernetzung über soziale Medien und sogenannte Christfluencer:innen führt zudem zu 
einer stärkeren öffentlichen Präsenz fundamentalistischer Narrative. Die Analysen verdeutlichen, dass 
fundamentalistische Epistemologie und dadurch auch Bildungsstrukturen häufig autoritäre Glaubens- 
und Führungsprinzipien, eine starke innergemeinschaftliche Fokussierung und Abgrenzung (Peels 2023, 
741; Sivan 1995, 55) sowie die Ablehnung weltlicher und liberaler Werte, eine starke 
Komplexitätsreduktion und wissenschaftsskeptische Haltungen (Evans 2018, 163-166; Peels 2023, 743) 
aufweisen. Auch wenn sich die Entwicklungen im deutschen Bildungsbereich nicht unmittelbar mit dem 
US-amerikanischen Kontext vergleichen lassen, zeigt sich auch in Deutschland ein Gestaltungsanspruch 
fundamentalistisch geprägter Akteur:innen. Gerade im Kontext demokratischer Bildung wird sichtbar, 
dass autoritäre Strukturen und geschlossene Weltbilder der Förderung von Autonomie, kritischem 
Denken und pluralem Dialog entgegenstehen. Im Sinne einer Bildung, die Heranwachsende 
zu urteilsfähigen und mündigen Bürger:innen befähigen soll, gilt es, an dieser Schnittstelle mit 
christlichem Fundamentalismus verstärkt pädagogische Strategien und Konzepte weiterzuentwickeln. 

 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 38 

Inhaltsverzeichnis 
 

1. Einleitung ........................................................................................................................................... 39 

2. Fundamentalismus als analytische Kategorie ................................................................................... 40 

2.1. ‚BicFam‘-Definition ..................................................................................................................... 40 

2.2. Evangelikal oder fundamentalistisch? ........................................................................................ 43 

3. Analytischer Vergleichsrahmen ......................................................................................................... 43 

4. Vergleichende Perspektive USA ........................................................................................................ 44 

4.1. Historisch-theologische Dimension ............................................................................................ 44 

4.2. Gesellschaftlich-politische Dimension ........................................................................................ 44 

4.3. Pädagogische Dimension ............................................................................................................ 45 

5. Typen des christlichen Fundamentalismus in Deutschland .............................................................. 47 

5.1. Etablierte Gemeinschaften ......................................................................................................... 48 

5.2. Neue Bewegungen ..................................................................................................................... 50 

5.3. Ableitungen für den deutschen Kontext .................................................................................... 51 

5.3.1. Historisch-theologische Dimension ..................................................................................... 52 

5.3.2. Gesellschaftlich-politische Dimension ................................................................................. 52 

5.3.3. Pädagogische Dimension ..................................................................................................... 53 

6. Pädagogische Implikationen .............................................................................................................. 55 

6.1. Reaktionär: Digitale (Gegen-)Bewegungen und antipluralistische Deutungsangebote ............. 57 

6.2. Modern: Sinn- und Identitätssuche in der Jugend ..................................................................... 57 

6.3. Episch: Geschlossene Glaubensnarrative 
im Spannungsverhältnis zur Autonomieentwicklung ........................................................................ 58 

7. Schlussbetrachtung ........................................................................................................................... 60 

8. Literatur ............................................................................................................................................. 61 

 

 

 

  



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 39 

1. Einleitung 
Die vielfach konstatierten Säkularisierungstendenzen im sogenannten Globalen Norden schließen 
gegenläufige Entwicklungen nicht aus, im Gegenteil scheinen sie diese mitunter sogar zu begünstigen. 
Populär am Beispiel der USA zu erkennen, prägen evangelikale und fundamentalistische Christ:innen 
nicht nur religiöse, sondern zunehmend auch gesellschaftliche und bildungspolitische Diskurse. Ihre 
weitreichende Unterstützung für die Präsidentschaft Donald Trumps (PRRI, 2025) und die Rolle 
(weißer), christlich nationalistischer Gruppen beim Sturm auf das Kapitol im Januar 2021 (Perry u. a. 
2022, 244;  Armaly u. a. 2022, 947) haben das öffentliche und zunehmend auch wissenschaftliche 
Interesse an diesen Strömungen deutlich verstärkt. Vor diesem Hintergrund ist eine systematische 
Auseinandersetzung mit christlichem Fundamentalismus und dessen Implikationen für die 
pädagogische Arbeit, gerade im akademisch wenig bearbeiteten, deutschen Kontext notwendig. Nicht 
im Sinne einer direkten Übertragung der US-amerikanischen Verhältnisse, wohl aber mit Blick auf 
strukturelle Parallelen, ideologische Anschlussstellen und wachsende internationale Vernetzungen.  

Theoretisch fundiert, nimmt dieser Beitrag daher im Folgenden zwei aufeinander aufbauende 
Fragestellungen in den Blick: 

(I) Wie äußert sich christlicher Fundamentalismus in Deutschland? 
(II) Welche pädagogischen Implikationen ergeben sich daraus? 

Zunächst wird zur analytischen Klarheit der Begriff Fundamentalismus, auf den die nachfolgenden 
Überlegungen basieren und der eine Abgrenzung zu anderen konservativen religiösen Strömungen 
ermöglicht, auf Grundlage der ‘BicFam’ Definition (Peels 2023) beschrieben. Basierend auf einem 
Analyserahmen, der aufeinander aufbauend die (I) historisch-theoretische Dimension, die (II) 
gesellschaftlich-politische Dimension und die (III) pädagogische Dimension christlich 
fundamentalistischer Strukturen skizziert, wird zunächst der US-amerikanische Kontext abgebildet.   
Der Grund für diese Fokussierung liegt zum einen in der dort stärkeren wissenschaftlichen 
Auseinandersetzung und der größeren gesellschaftspolitischen Sichtbarkeit des christlichen 
Fundamentalismus. Zum anderen ermöglicht die beobachtbare Zuspitzung der im Folgenden 
beschriebenen Entwicklungstendenzen Rückschlüsse und potenzielle Ausblicke auf die Situation in 
Deutschland.  Dabei richtet sich der Blick insbesondere auf jene gesellschaftlich-strukturellen 
Faktoren, die eine Übertragbarkeit und Einordnung der beschriebenen Entwicklungen ermöglichen.  

Vor diesem Hintergrundwissen wird der deutsche Kontext thematisiert, indem zunächst ein Bild der 
hiesigen fundamentalistischen Landschaft gezeichnet wird (Forschungsfrage I), bevor der zuvor 
entwickelte vergleichende Analyserahmen angewendet wird. Im Fokus stehen weniger und wenn nur 
exemplarisch die einzelnen Gemeinschaften an sich als vielmehr deren strukturelle Ausrichtung und 
Vernetzung untereinander. Dabei werden auch neuere Erscheinungsformen sichtbar, etwa 
Internationalisierungstendenzen, die sich unter anderem durch stark mediale Fokussierung und 
besonders im Phänomen der Christfluencer:innen zeigen. Durch die Betrachtung strukturell 
historischer und gesellschaftlicher Prozesse in Deutschland und unter Rückbezug auf Entwicklungen 
im US-amerikanischen Raum, soll davon abgeleitet Forschungsfrage (II) beantwortet werden. 
Aufbauend wird erneut auf die ‘BicFam’ Definition (Peels 2023) zurückgegriffen, um Rückschlüsse aus 
der Verbindung von Pädagogik und christlichem Fundamentalismus zu ziehen. So werden die den 
fundamentalistischen Gemeinschaften inhärenten autoritären, dualistischen, antipluralistischen und 
literalistischen Strukturen mit zentralen pädagogischen Diskursen verknüpft und unter anderem in 
Relation zu bestehenden Konzepten der Islamismusforschung gesetzt. Fokussiert werden dabei vor 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 40 

allem strukturelle Herausforderungen, die sich für Bildungsinstitutionen und eine demokratische 
Erziehung an sich ergeben, wenn religiös-fundamentalistische Weltdeutungen (verstärkt) auf 
pädagogische Räume einwirken.  

2. Fundamentalismus als analytische Kategorie 
Obwohl der Begriff Fundamentalismus heute in verschiedenen religiösen und sogar säkular 
konnotierten Zusammenhängen gebraucht wird, um Formen ideologischer Verengung und des 
„Widerstands gegen die Moderne“1 (Ruyter 2001, 195) zu kennzeichnen, liegen seine historischen 
Wurzeln im konservativ-protestantischen Milieu der Vereinigten Staaten von Amerika zu Beginn des 
20. Jahrhunderts. Der Begriff diente schon damals der Abgrenzung von als liberal oder modernistisch 
empfundenen theologischen und gesellschaftlichen Entwicklungen (Peels und Kindermann 2024, 494-
495). Diese historische Verankerung bleibt für das Verständnis gegenwärtiger Ausprägungen zentral 
(Kindermann 2025, 55-56). Auf die damit verbundenen Dynamiken wird im Lauf dieses Kapitels 
eingegangen. 

Eine besondere Herausforderung, geht es heute um die akademische Auseinandersetzung mit 
religiösem Fundamentalismus und Extremismus, sind die diversen Definitions- und 
Kategorisierungsversuche in den verschiedenen akademischen Disziplinen (Peels 2023, 730-732). Dies 
spiegelt sich sowohl in der Benennung von Strömungen und Entwicklungen als auch in der 
quantitativen Auseinandersetzung mit fundamentalistischen Gruppierungen und Gemeinschaften 
wider. Der Fundamentalismusbegriff an sich wird international diskutiert und teils kritisiert, da er oft 
als zu unscharf oder zu vereinheitlichend verstanden wird (Wood und Watt 2014, 6). Auch wird 
debattiert, ob auch nicht-religiös konnotierte Strömungen als fundamentalistisch gelten können (wie z. 
B. rechtsextremistische Ideologien oder der sog. Marktfundamentalismus).  
Zudem gilt es bei Definitionsversuchen ein breites Spektrum an ideologischen Ausprägungen in 
fundamentalistischen Bewegungen (Eisenstadt 1999, 115-118) zu beachten, die Kategorisierungen 
erschweren können. Eine begriffliche Auseinandersetzung ist dennoch aus mehreren Gründen 
unerlässlich: Sie ermöglicht eine analytische Trennschärfe gegenüber konservativ-religiösen 
Strömungen, schafft die Voraussetzung für eine systematische Kategorisierung und bildet die 
Grundlage für den Versuch Ableitungen für den Bildungskontext zu ziehen. Vor diesem Hintergrund 
widmet sich dieses Kapitel zunächst der konzeptuellen Bestimmung des Begriffs Fundamentalismus. 
Neben Rik Peels  ‘BicFam’-Definition werden grundlegende Arbeiten wie das Fundamentalism Projekt 
von Martin E. Marty und R. Scott Appleby (1991-1995) ergänzend hinzugezogen. 

2.1. ‚BicFam‘-Definition 

Die ‚BicFam’-Definition versteht Fundamentalismus als ein Phänomen, das sich sowohl durch 
notwendige und hinreichende Bedingungen (Biconditional), als auch durch eine Familienähnlichkeit 
typischer Merkmale (Family resemblance) charakterisieren lässt, wodurch sowohl zentrale 
Ausprägungen als auch Grenzfälle differenziert erfassbar werden.  

„Genauer gesagt ist eine Bewegung dann fundamentalistisch, wenn sie eine große Anzahl der 
folgenden Merkmale aufweist: (i) Sie ist reaktionär in ihrer Ablehnung liberaler Ethik, der 
Wissenschaft oder des technologischen Fortschritts, (ii) sie ist modern in ihrem Streben nach 
Gewissheit und Kontrolle, etwa durch Literalismus und Unfehlbarkeitsansprüche gegenüber 

 
1 Original: „opposition to modernity” 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 41 

bestimmten Schriften, durch den aktiven Einsatz von Medien und Technologie oder durch 
universale Geltungsansprüche, und (iii) sie vertritt eine große geschichtliche Erzählung im 
Sinne von Paradies, Sündenfall und Erlösung oder einem kosmischen Dualismus.“2  (Peels 
2023, 743) 

Im Folgenden werden die drei Hauptmerkmale der Definition vertiefend beschrieben, die im Anschluss 
als theoretische Grundlage für die Analyse aktueller Bewegungen und pädagogischer Ableitungen 
dienen.  

(I) Reaktionär 

Religiöser Fundamentalismus steht zumeist in Opposition zu modernen Entwicklungen oder 
Lebensentwürfen (Almond et al. 2003). Die Begriffe Modern oder Moderne werden häufig genutzt, um 
die aktuelle Zeit oder Epoche von vorausgegangenen zu unterscheiden (Habermas und Ben-Habib 
1981, 3). Auch hier wird unter dem Terminus eine zeitgenössische Neigung bzw. der gesellschaftliche 
Zeitgeist (Krüger 2006, 888) verstanden. Mehr noch ein transformatorischer Prozess der besonders 
das „Wachstum der Vernunft“ und den Individualismus in den Mittelpunkt stellt. Letzterer laut Charles 
Taylor (1995, 25) unter anderem erwachsen aus zunehmenden Säkularisierungstendenzen einer 
Gesellschaft, die sich auf der Suche nach Klarheit und Kontrolle befindet. In diesem Kontext kann 
reaktionäres Verhalten gegenüber liberalen und ethischen Entwicklungen, etwa in Fragen der 
Geschlechtergerechtigkeit, sexuellen Orientierung oder geschlechtlichen Vielfalt, als vermeintliche 
Kritik an einem moralischen Niedergang oder an einem Verlust religiöser Identität auftreten. John 
Evans (2018, 163-166) betont, dass sich zwar kein generelles Misstrauen gegenüber Wissenschaft in 
allen fundamentalistischen Gemeinschaften feststellen lässt; Widerstand gegenüber 
wissenschaftlichen Erkenntnissen trete aber insbesondere dort auf, wo diese in Konflikt mit religiösen 
Überzeugungen geraten, etwa im Hinblick auf die Evolutionstheorie, die Urknallhypothese oder die 
ethische Debatte um Stammzellforschung (Vertiefung unter III). 

(II) Modern  

Gleichwohl fundamentalistische Gemeinschaften zumeist versuchen auf Überzeugungsebene gegen 
moderne oder genauer gesagt liberale Entwicklungen zu wirken, ist ihr Auftreten dabei in Teilen selbst 
modern (Krüger 2006, 886/906). Ihre Botschaften verbreiten fundamentalistische Akteur:innen 
zunehmend über moderne Kommunikationsmittel wie Soziale Medien und digitale Plattformen (Peels 
2023, 741). Auch in der Gestaltung von Gottesdiensten lässt sich vielfach eine bewusste Anlehnung an 
populärkulturelle Ausdrucksformen beobachten; also zeitgenössische oder so wahrgenommene 
massenkulturelle Erscheinungen (Kunst, Musik, Mode), die selbstverstärkend rezipiert werden 
(Hecken 2015, 12-13).   
Das Streben nach Gewissheit und „[…] Sicherheit in einer unsicheren Welt“3 (Peels und Kindermann 
2024, 500) sind der modernen Gesellschaft inhärent. Fundamentalistische Überzeugungen basieren 
auf der Annahme, dass es eine immerwährende, göttlich geordnete Struktur der Welt gebe, die eine 
bestimmte religiöse Lebensweise verlange (Riesebrodt 2005, 181-182). Diese Weltanschauung ist 
geprägt von einer Gewissheit der Unfehlbarkeit (Kellich 2023, 741) besonders bezogen auf die 

 
2 Original: „More specifically, a movement is fundamentalist if it exemplifies a large number of the following 
properties: (i) it is reactionary in its rejection of liberal ethics, science, or technological exploitation, (ii) it is 
modern in seeking certainty and control, embracing literalism and infallibility about particular scriptures, 
actively using media and technology, or making universal claims, and (iii) it presents a grand historical narrative 
in terms of paradise, fall, and redemption, or cosmic dualism.” 
3 Original: „[…] fundamentalism provides security in an uncertain world” 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 42 

heilige[n] Schrift[en] oder religiöse Führer:innen. Kritik oder Zweifel an der Legitimität dieser 
Anschauungen wird als vergeblich und als Zeichen von persönlicher Schwäche oder fehlerhaften 
Verständnisses angesehen (Peels 2023). Statt sich mit Erkenntnissen auseinanderzusetzen, die der 
Glaubenslehre widersprechen, werden Zweifel häufig vermieden (Evans 2018, 136), was wiederum zur 
Negierung wissenschaftlicher Erkenntnisse (wie zuvor beschrieben) führen kann.  
Diese strikte und regelgeleitete Lebensführung erscheint gerade im Sinne der Komplexitätsreduktion 
für viele Menschen attraktiv. Nur ergänzend in Peels ‚BigFam‘ Definition erwähnt, aber für den Kontext 
des Papers relevant ist der Einsatz von Autorität in fundamentalistischen Gemeinschaften. Diese 
basieren auf einem engen Regelkorsett und damit einhergehenden Verhaltenskodex (Emerson und 
Hartman 2006, 134-135). Die häufig hierarchischen Strukturen laufen oft auf autoritäre 
Führungspersonen zu (Emerson und Hartman 2006, 134; Peels 2023, 744; Eisenstadt 1999, 119) die, 
so wie die heiligen Schriften auch, selten (öffentlich) hinterfragt werden. Trotz zumeist keiner direkten 
Zwangsausübung kann diese fehlende Kritikmöglich- und -fähigkeit zu Abhängigkeitsstrukturen führen 
(Ozzano 2009, 130). 
Man kann hier von einer doppelten Autoritätsstruktur sprechen: Zum einen wird sie ausgeübt durch 
charismatische oder institutionell legitimierte Führungsfiguren; zum anderen entfaltet sich eine 
transzendente Autorität, die sich auf die unumstößliche Gültigkeit göttlicher Gebote beruft (Kellich 
2023, 218). 
 

(III) Episch 

Die beschriebene absolutistische und ausnahmslose Weltsicht führt in fundamentalistischen 
Gemeinschaften zu einer rigiden Trennung zwischen Gut und Böse; Himmel und Verderben; 
(erwählter) Gemeinschaft und äußerer/säkularer Welt (Almond, Sivan und Appleby 1995, 412). Dieser 
kosmische Dualismus fungiert dabei als Mechanismus zur Aufrechterhaltung der kollektiven 
Reinheitsvorstellungen innerhalb der Gemeinschaft (Lutz und Kiesel 2022, 302). Durch die Abgrenzung 
wird ein enges Zugehörigkeitsgefühl geschaffen sowie die Stellung als göttlich auserwählte Gruppe 
gefestigt (Peels und Kindermann 2024, 500). Wenn die Regeln und der Standpunkt, nachdem die Welt 
aufgeteilt ist, so eindeutig sind, erscheint es sinnvoll sich von der sündhaften Welt abzugrenzen. Dieses 
Konzept des Othering ist nicht nur auf eine spirituelle Ebene bezogen, sondern findet auch im 
Alltäglichen Anklang (Missier 2022, 265). Durch eine Vielzahl von Regeln und zum Teil komplexe Codes, 
die sich unter anderem in Geschlechter- und Sexualverhalten, Erziehungsstilen, Kleidungsfragen oder 
Sprachgebrauch manifestieren, wird die Abgrenzung der Inner-Group ausformuliert (Ozzano 2009, 
129). 
Grundlegend für den epischen Unterbau fundamentalistischen Glaubens ist die Fokussierung auf das 
Jenseits. Das diesseitige Leben wird vornehmlich als Durchgangsstadium, als Vorbereitung auf ein 
jenseitiges, göttlich verheißenes Leben begriffen. Häufig ist dieses Verständnis eingebettet in eine 
apokalyptische Erzählstruktur (Lutz und Kiesel 2022, 242; Almond, Sivan und Appleby 1995, 407), die 
von einem bevorstehenden finalen Kampf zwischen Gut und Böse ausgeht, wobei letzteres meist in 
Form eines personifizierten Gegenspielers (etwa Satan)  erscheint. Die Gegenwart wird dabei als 
Endzeit interpretiert, in der sich die Gläubigen als auserwählte Gemeinschaft positionieren und sich 
auf das bevorstehende göttliche Gericht vorbereitet sollen. 
  



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 43 

2.2. Evangelikal oder fundamentalistisch? 

Im Rahmen des Forschungsfeldes und insbesondere im Hinblick auf die Fragestellung des Beitrags 
erweist sich die Auseinandersetzung mit den Begriffen evangelikal und fundamentalistisch als 
wesentlich. Beide Begriffe werden im deutschsprachigen Diskurs häufig synonym verwendet. Die 
Schnittstellen zwischen evangelikalen und fundamentalistischen Gruppen sind dabei jedoch kaum 
trennscharf definierbar (Guske 2014, 84) und die Übergänge zwischen formaler Mitgliedschaft, 
lockerer Anhänger:innenschaft und informeller Zugehörigkeit sind häufig fließend und lassen sich nur 
schwer quantifizieren. Wie im folgenden Kapitel anhand konkreter Beispiele christlich-
fundamentalistischer Strömungen in der deutschen Landschaft näher ausgeführt, stellt diese fehlende 
institutionelle Klarheit ein zentrales Problem für die empirische Erfassung der Bewegungen dar. Die 
begriffliche und inhaltliche Komplexität bringt auch Michael Hochgeschwender prägnant auf den 
Punkt:  

„[es macht] Sinn, definitorisch darauf zu beharren, dass der protestantische 
Fundamentalismus eine besonders radikale Form des Evangelikalismus darstellt. Alle 
Wortfundamentalisten sind evangelikal, aber nicht alle Evangelikalen sind 
fundamentalistisch.“ (Hochgeschwender 2017, 29).  

Darüber hinaus stellt der christliche Fundamentalismus eine besonders handlungsorientierte, nach 
außen gerichtete Form des Evangelikalismus dar, die stärker auf (gesellschaftliche) Einflussnahme 
abzielt als gemäßigtere evangelikale Gruppen (Hochgeschwender 2017, 30). In diesem Sinne werden 
evangelikale Strömungen in diesem Beitrag dann aufgegriffen, wenn eine deutliche Überschneidung 
mit den zuvor ausgearbeiteten Charakteristika fundamentalistischer Bewegungen vorliegt. Die 
Möglichkeit der damit einhergehenden begrifflichen Unschärfe, besonders durch die zunehmende 
Politisierung des Begriffs, sowie die Schwierigkeit einer klaren Abgrenzung bleiben dabei vorhanden 
und beachtet. 

3. Analytischer Vergleichsrahmen 
Um die Ausprägungen christlich-fundamentalistischer Bewegungen und deren Implikationen für 
Gesellschaft und Bildung systematisch erfassen zu können, wird zunächst die Situation in den USA 
untersucht. Aufgrund der dort deutlich breiter dokumentierten Forschungslage dient dieser Kontext 
als heuristische Grundlage, um zentrale Strukturen, Dynamiken und Entwicklungsprozesse zu 
identifizieren. Auf dieser Basis wird anschließend die deutsche Landschaft analysiert, um Parallelen, 
Unterschiede und mögliche Übertragungstendenzen sichtbar zu machen. Der transatlantische 
Vergleich dient nicht primär der Gegenüberstellung zweier nationaler Kontexte. Vielmehr soll er 
angesichts der in Deutschland sowohl qualitativ als auch quantitativ unzureichend erforschten und 
insbesondere im gesellschaftlichen sowie im Bildungskontext lückenhaften Forschungslage eine 
Grundlage schaffen, um mögliche Entwicklungsdynamiken zu identifizieren und pädagogische 
Herausforderungen frühzeitig sichtbar zu machen. Der verwendete Analyserahmen orientiert sich an 
drei Dimensionen (vgl. auch Nora Kindermann (2025, 48-51), die in ihrer Dissertation ähnliche 
Kategorien heranzieht), die zugleich zentrale Aspekte gängiger Fundamentalismusdefinitionen 
widerspiegeln und als Leitkategorien  der weiteren Analyse dienen: 

(1) eine historisch-theologische Dimension, die Entstehung, Entwicklung und zentrale 
Glaubensüberzeugungen in den Blick nimmt; 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 44 

(2) eine gesellschaftlich-politische Dimension, die auch mediale Strategien und Formen öffentlicher 
Einflussnahme berücksichtigt; sowie für diese Aushandlung zentral 

(3) eine pädagogische Dimension, die Fragen von Bildung, Erziehung und Wissenschaftsverständnis in 
den Mittelpunkt stellt.  

Die beiden ersten Dimensionen werden dabei als hinleitend zur letzten für diesen Beitrag 
forschungsleitenden Dimension betrachtet, die im Anschluss an den transatlantischen Vergleich und 
die Situationsbeschreibung in Deutschland weiterführend vertieft wird. 

4. Vergleichende Perspektive USA 

4.1. Historisch-theologische Dimension 

Besonders die Fokussierung auf die USA bietet sich an, da der moderne christliche Fundamentalismus 
dort zum einen den begrifflichen, wenn auch nicht existenziellen Ursprung hat (Peels 2023, 731). Denn 
gegen Ende des 19. Jahrhunderts bildeten sich in den USA konservativ-protestantische Strömungen, 
die sich als Abwehrreaktion auf gesellschaftliche und theologische Modernisierungen verstanden. Sie 
definierten zentrale Glaubenssätze (fundamentals), die als unumstößlich galten, darunter die 
wörtliche Auslegung der Bibel, die göttliche Natur Jesu, seine jungfräuliche Geburt oder seinen Tod 
und die leibliche Auferstehung (Peels und Kindermann 2024, 494-495). Zum anderen konnte er auch 
in Gesellschaft, Politik und Bildung über viele Dekaden hinweg prägende Wirkung entfalten. Einige der 
in Deutschland beobachtbaren Tendenzen, die im nächsten Kapitel genauer beleuchtet werden, wie 
die kritisch bis ablehnende Haltung gegenüber wissenschaftlichen Erkenntnissen oder die Politisierung 
religiöser Weltbilder oder Glaubenssätze, können mit Entwicklungen verglichen werden, die in den 
USA bereits über eine längere Zeitspanne fortgeschritten sind. Aufgrund der komplexen 
Entwicklungsgeschichte, der Pluralität fundamentalistischer Strömungen und ihrer tiefgreifenden 
gesellschaftlichen Einflüsse in den USA kann im Folgenden nur ein fokussierter Einblick in wenige 
ausgewählte Aspekte dieser erfolgen. 

4.2. Gesellschaftlich-politische Dimension 

Nicht erst in den letzten Jahrzehnten hat sich die fundamentalistische Bewegung weiterentwickelt, 
ausdifferenziert und sich an moderne Strategien und Technologien angepasst, nicht ohne der Moderne 
an sich abzuschwören. Dabei haben diese Bewegungen öffentliche Debatten (mit-)geprägt und das 
Identitätsgefühl vieler US-Amerikaner:innen mitgeformt; so ordneten sich  ca. 23 % der US-
Bürger:innen in der jüngsten Vergangenheit dem evangelikalen Spektrum zu (Pew Research Center 
2025). Indem christliche Fundamentalist:innen in den USA ihre Nation als genuin christliche Einheit 
begreifen, heben sie das Othering auf eine zusätzliche Ebene: In der Abgrenzung zu allem, was nicht 
weiß, evangelikal oder konservativ ist, inszenieren sie sich selbst als die wahren Amerikaner:innen und 
fühlen sich zugleich bedroht und angegriffen in ihrem Selbstverständnis (Nalani und Yoshikawa 2023, 
554). An dieser Stelle sei der Vollständigkeit halber lediglich angemerkt, dass sich White Christian 
Nationalism in den USA in verschiedenen Strömungen ausprägt, etwa als nationalistischer Calvinismus, 
in charismatisch-dominionistischen Ansätzen oder als katholischer Integralismus mit jeweils 
unterschiedlichen Bildungs- und Wissenschaftsverständnissen.  

Was sich bei George W. Bush 2004 als „Kandidat der christlichen Rechten“ (Williams 2012, 251) 
abzeichnete, setzte sich bei den aktuelleren US-Präsidentschaftswahlen fort. 2016 stimmten etwa 
81 Prozent der weißen evangelikalen und sogenannten born-again Christians für Donald Trump (Huang 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 45 

et al. 2016) und auch bei der letzten Präsidentschaftswahl (2024) lag der Prozentsatz über 80 (PRRI 
2025), was ihren erheblichen Einfluss auf das Wahlergebnis und ihre enge politische Bindung an 
konservative Positionen verdeutlicht. Dieser Zusammenschluss christlich fundamentalistischer und 
evangelikaler Gruppen mit stark nationalistischen Bestrebungen wird häufig als christlicher 
Nationalismus betitelt. Dieser steht für die Vorstellung, dass die USA von Gott als christliche Nation 
bestimmt seien und daher sowohl Politik als auch Gesellschaft nach christlichen, häufig 
fundamentalistisch geprägten Werten ausgerichtet sein sollten. Diese Vorstellung wird von 
Anhänger:innen fundamentalistischer Bewegungen aktiv reproduziert; ein Deutungsmuster, das 
untrennbar mit der Aufrechterhaltung patriarchaler Strukturen und Formen weißer Dominanz (White 
Supremacy) verbunden ist (Nalani und Yoshikawa 2023, 562). 

„Christlicher Nationalismus wird eingesetzt, um kulturellen Veränderungen entgegenzutreten, 
die auf mehr Gleichberechtigung für Gruppen abzielen, die historisch nur begrenzten Zugang 
zu den Machtstrukturen hatten – Frauen sowie sexuelle, racial, ethnische und religiöse 
Minderheiten.” (Whitehead und Perry 2020, 152-153)4 

Unabhängig von sonstigen politischen oder religiösen Einstellungen zeigt sich, dass diese Denkweise 
besonders eng mit der Ablehnung gleichberechtigter Geschlechterverhältnisse, die die Moderne 
repräsentieren, verknüpft ist: „Christlicher Nationalismus ist der stärkste Indikator für die 
Unterstützung eines traditionelleren Geschlechterbildes“5 (Whitehead und Perry 2019, 151), was 
wiederum erklärt, warum autoritäre und populistische Führungspersonen in genannten Milieus oft 
Rückhalt finden. Nur am Rande muss an dieser Stelle erwähnt werden, dass nicht nur die USA ein 
vermehrtes Aufkommen von christlich-rechten Bewegungen verzeichnen; auch beispielsweise in 
Russland, Ungarn, Argentinien oder Brasilien kann dies beobachtet werden. Christlich-nationalistische 
und fundamentalistische Milieus sind neben autoritären Politikstilen (Whitehead, Perry und Baker 
2018, 165) anfällig für eine stark dualistische Weltsicht und damit für verschwörungsideologische 
Erzählungen. Diese Gruppen neigen dazu, gesellschaftliche Konflikte als Auseinandersetzungen 
zwischen Gut und Böse zu interpretieren, wobei sie sich selbst auf der Seite des Guten verorten. Inner-
Group- und Othering-Dynamiken sind dabei zentral: Probleme und Spannungen innerhalb der eigenen 
Gemeinschaft werden oft externalisiert und böswilligen äußeren Gruppen zugeschrieben. So entsteht 
das Gefühl, dass die Freiheit und Ordnung einer weißen, christlich geprägten USA durch feindliche 
äußere Kräfte bedroht sei, was eine ausgeprägte Verteidigungshaltung und eine starke Abgrenzung 
gegenüber als anders markierten Gruppen zur Folge hat (Armaly, Buckley und Enders 2022, 939-940; 
Gorski 2017, 340). 

4.3. Pädagogische Dimension 

Dieser sogenannte Culture War umspannte auch auf Bildungsebene schon früh sowohl Themen wie 
Geschlechterrollen, Fragen der körperlichen Selbstbestimmung, queere Rechte als auch die Frage 
danach, was an Schulen gelehrt werden soll (Nalani und Yoshikawa 2023, 552-558). Der Einfluss auf 
das Bildungssystem der USA ist dabei nicht zu übersehen. Neben staatlichen Schulen existiert eine 
Vielzahl an privaten Bildungsträgern, die sich christlich fundamentalistischen Glaubenslehren 
verschrieben haben (Nalani und Yoshikawa 2023, 558). Besonders im ländlichen Raum sind Einflüsse 
christlich fundamentalistischer Bestrebungen deutlich zu erkennen. Während einerseits gezielt nach 

 
4 Original: „Christian nationalism is used to defend against shifts in the culture toward equality for groups that 
have historically lacked access to the levers of power—women, sexual, racial, ethnic, and religious minorities.”   
5 Original: „Christian nationalism is the strongest predictor of holding a more traditionalist gender ideology […]” 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 46 

politischer Einflussnahme auf das öffentliche Bildungssystem gestrebt wird, um religiöse 
Überzeugungen in den Lehrplan einzubringen, führt das fehlende Vertrauen in öffentliche 
Institutionen und Bildungseinrichtungen dazu, dass viele Eltern Homeschooling für ihre Kinder 
vorziehen (Cervone 2017, 307). Die Möglichkeit zum Homeschooling öffnet Türen, Kindern und 
Jugendlichen fundamentalistische Perspektiven auf Gesellschaft und Wissenschaft darzulegen, die in 
einem institutionellen Kontext zumindest eingeordnet oder diskutiert werden würden.  

Kathleen Wellmann widmet sich in ihren Untersuchungen den Inhalten fundamentalistischer 
Geschichtserzählungen im US-amerikanischen Schulwesen. Sie beobachtet, dass viele für das 
Homeschooling populäre Geschichtsbücher eine stark ideologisch geprägte Sichtweise vermitteln: Die 
Bibel gilt darin als unfehlbar und wörtlich zu verstehen, Geschichte erscheint als Ausdruck göttlicher 
Lenkung und gesellschaftliche Gruppen, die sich dieser Deutung entziehen, werden als sündhaft 
dargestellt. Ihre Ablehnung oder Verurteilung erscheint folglich als gerechtfertigt. Moderne Ideen und 
Erkenntnisse wie Evolution, Humanismus, Klimawissenschaft oder aber die Ökumene werden als Form 
der Gottlosigkeit bekämpft. Armut wird nicht als gesellschaftspolitisches Problem, sondern als 
göttliche Strafe gedeutet, Reichtum als Zeichen göttlicher Gunst. In diesem Sinne wird auch die 
Unterstützung Bedürftiger diffamiert. Kathleen Wellmann führt an dieser Stelle weiter aus: 

„Am grundlegendsten ist, dass diese Materialien [...] die Geschichte als eine Erzählung des 
Glaubens verengen und umgestalten, wobei die Bibel der Schlüssel zum Verständnis der 
Geschichte ist. [...] Den Schülern wird beigebracht, zu beurteilen, ob historische Ereignisse das 
biblische Christentum gefördert haben. Mit dieser Urteilsfähigkeit und biblischen Beweisen 
können sie diejenigen identifizieren, die von Gott bevorzugt werden“6 (Wellman 2021, 296). 

Natürlich zeigen sich auch in den USA Unterschiede in der Strenge religiöser Lehren und ihrer 
praktischen Umsetzung, denn nicht alle Gemeinschaften treten gleichermaßen rigide auf. Besonders 
zwischen städtischen Ballungsräumen und dünner besiedelten Regionen oder verschiedenen US-
Staaten lassen sich Unterschiede beobachten, ebenso innerhalb der fundamentalistisch geprägten 
Gruppen selbst, etwa in der Frage, wie stark sie sich rechten7 Ideologien anschließen oder diese mit 
ihrer religiösen Überzeugung verknüpfen.  Ungeachtet dieser Vielfalt bleibt jedoch der wechselseitige 
Einfluss solcher Gemeinschaften auf die politische Landschaft unübersehbar. (Schul-)Bildung spielt 
eine zentrale Rolle bei der Umsetzung der religiösen und gesellschaftspolitischen Ziele. 

  

 
6 Original: „Most fundamentally, these materials […] narrow and reshape history as a narrative of faith with the 
Bible as the key to understanding it. […] Students are taught to judge whether historical events advanced 
biblical Christianity. Armed with this ability to judge and with biblical proof texting, they can identify those 
favored by God.”  
7 In der wissenschaftlichen Auseinandersetzung richtet sich der Fokus zunächst auf die Analyse etablierter 
rechter Einstellungen und Strömungen sowie insbesondere seit den 1980er Jahren auf die Neue Rechte 
(Virchow 2016, 7-10). Darüber hinaus werden Phänomene und Ausprägungen des Rechtsextremismus, des 
Rechtsradikalismus und des Rechtspopulismus in den Blick genommen. In diesem Paper werde ich den 
Begriff rechts als einen übergeordneten Sammelbegriff verwenden, der alle Erscheinungsformen rechts des 
liberalen und konservativen politischen Spektrums umfasst. Darunter können auch extremere Strömungen 
subsumiert werden. 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 47 

5. Typen des christlichen Fundamentalismus in Deutschland 
Will man verstehen, welche möglichen Einflüsse christlicher Fundamentalismus auf Gesellschaft und 
Bildung (in besagten Strukturen) in Deutschland hat und zukünftig haben könnte, muss man zunächst 
den Versuch einer Erfassung fundamentalistischer Strömungen unternehmen. Ziel dabei ist nicht die 
Erstellung einer vollständigen quantitativen Erhebung, sondern die Identifikation zentraler Strukturen, 
Akteur:innen und Dynamiken innerhalb der gegenwärtigen (freikirchlich-)fundamentalistischen 
Landschaft in Deutschland. Der folgende Überblick basiert auf einer Auswertung vorhandener 
wissenschaftlicher und institutioneller Quellen. Berücksichtigt wurden dabei insbesondere 
wissenschaftliche Publikationen sowie aktuelle Fachartikel (Elwert, Radermacher und Schlamelcher 
2017; Kick und Hemminger 2020; Hinsenkamp 2025).  

Aufgrund der dünnen Forschungslage in Deutschland, sowohl in Hinblick auf quantitative Erkenntnisse 
bzw. die Anzahl fundamentalistischer Gemeinschaften, als auch offizieller oder inoffizieller Mitglieder, 
als auch Erkenntnisse über deren politische Orientierung, wurde das Material durch Berichte, 
Erhebungen und Stellungnahmen verschiedener Fachstellen und zivilgesellschaftlicher Organisationen 
ergänzt (u. a. Sekten-Info NRW, REMID e. V.). Darüber hinaus flossen (statistische) Selbstauskünfte 
freikirchlicher Zusammenschlüsse, Netzwerke und Organisationen (u. a. VEF, ACK, ICF8) als solche 
gekennzeichnet mit ein. Die Auswahl der Quellen erfolgte auf Grundlage ihrer thematischen Relevanz 
für die Arbeit sowie ihrer Aktualität (Publikationszeitraum ca. 2014–2025).  

Eine quantitative Erhebung von Mitgliederzahlen einzelner (Kleinst-)Gemeinschaften oder Hauskreise 
in Deutschland gestaltet sich zudem besonders aus zwei zentralen Gründen als herausfordernd. 
Erstens ist, wie zuvor beschrieben, der Begriff des (christlichen) Fundamentalismus nicht einheitlich 
definiert und die passenden Merkmale werden von verschiedenen Gemeinschaften in sehr 
unterschiedlichem Maße erfüllt. Entsprechend lassen sich empirisch allenfalls Tendenzen 
identifizieren (Hochgeschwender 2017; 29-31). Zweitens ist fundamentalistisches Christentum in 
Deutschland vorrangig im Kontext unabhängiger Freikirchen organisiert, die häufig keine formale 
Mitgliedschaft kennen, weshalb die Erhebung statistischer Daten herausfordernd, wenn nicht gar 
unmöglich ist (Kick und Hemminger 2020, 4). Die Lage ist also unübersichtlich (Guske 2014, 83) und 
zudem kann es durch die medial starke Sichtbarkeit einzelner Akteur:innen zu 
Wahrnehmungsverzerrungen bezüglich potenzieller Anhänger:innenschaft kommen. Während 
Mitgliederzahlen der Vereinigung Evangelischer Freikirchen (VEF) lediglich rund 297.000 Personen 
erfassen und weitere etwa 392.000 Angehörige  (REMID 2025)  anderen Freikirchen innerhalb der 
Arbeitsgemeinschaft Christlicher Kirchen (ACK) zugerechnet werden, geht der 
Religionswissenschaftliche Medien- und Informationsdienst e. V. (REMID) von einer deutlich höheren 
Gesamtzahl aus: Er schätzt die Zahl freikirchlich oder pfingstlich organisierter Personen in Deutschland 
auf mehrere Hunderttausend bis über eine Million. Gesamtschätzungen von etwa rund 1,8 Millionen 
Angehörigen von Sondergemeinschaften und Freikirchen bleiben jedoch methodisch schwer 
überprüfbar und sind daher nur bedingt belastbar. Dennoch lohnt sich eine Beschäftigung mit 
erkennbaren Trends der letzten Jahre, die u. a. von den zuvor genannten Fachstellen beschrieben 
werden.  

Im Folgenden möchte ich besonders auf zwei Kategorien von christlich fundamentalistischen Gruppen 
und Bewegungen in Deutschland eingehen. Zum einen auf etablierte Gemeinschaften, die historisch 
gewachsen und einigermaßen stabil in Struktur und Sozialform auftreten. Zum anderen auf neue 

 
8 Abkürzungen im weiteren Text eingeführt 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 48 

Bewegungen, die netzwerkbasiert, häufig lose organisiert und stärker digital und popkulturell geprägt 
sind. Auch diese beiden Gruppen sind nicht klar voneinander abzugrenzen, da Segmente übergreifen 
und einzelne Gemeinschaften, zumindest partiell oder anlassbezogen, kollaborieren. Und auch an 
dieser Stelle muss betont werden, dass, wenn im Folgenden über Freikirchen gesprochen wird, nicht 
jede Freikirche nach der Arbeitsdefinition als fundamentalistisch eingestuft werden kann. Denn der 
zentrale Unterschied zwischen Freikirchen und Volkskirchen liegt zum einen in ihrer 
Organisationsstruktur und zum anderen in ihrer Finanzierung durch freiwillige Beiträge der Mitglieder. 
Diese institutionelle Unabhängigkeit lässt jedoch keine Aussagen und direkten Rückschlüsse über 
inhaltliche oder bildungstheologische Orientierungen zu (Linder 2025). 

Zudem hat eine Mitgliedschaft natürlich keine direkte Auswirkung auf konservativ-
fundamentalistische Lebensweisen oder Einstellungen (Elwert und Radermacher 2017, 180). Dennoch 
sind fundamentalistische Strukturen in freikirchlichen Konstrukten wahrscheinlich.  

5.1. Etablierte Gemeinschaften 

Ein großer Teil des evangelikalen Spektrums in Deutschland jenseits der beiden großen Kirchen lässt 
sich drei Hauptsegmenten zuordnen, die zahlenmäßig in etwa vergleichbar sind: Dazu gehören zum 
einen die traditionellen Freikirchen, die überwiegend in der Vereinigung Evangelischer Freikirchen 
(VEF) zusammengeschlossen sind, zum anderen unabhängige oder autonome Gemeinden ohne 
übergeordnete institutionelle Anbindung sowie schließlich freikirchlich geprägte Gemeinschaften 
russlanddeutscher Prägung. Die Mitgliederzahlen dieser Gruppen bewegen sich schätzungsweise (oft 
fehlender formaler Mitgliedschaftsstrukturen geschuldet) jeweils im Bereich zwischen 100.000 und 
300.000 Personen (Kick und Hemminger 2020, 4). Es ist also durchaus möglich, dass die tatsächliche 
Anzahl an Gottesdienstbesucher:innen oder anderweitig Teilnehmenden, zum Beispiel in Haus- oder 
Bibelkreisen organisiert, von diesen Zahlen abweicht. Es muss ganz allgemein von einer 
Anhänger:innenschaft ausgegangen werden und dabei von breiten, unterschiedlich ausgeprägten 
Spektren der Zugehörigkeit.  

Diese etablierten Gemeinschaften zeichnen sich durch stabile organisatorische Strukturen aus. Es 
handelt sich in der Regel um langjährig bestehende Gemeindeverbände oder Gruppen, in die man nicht 
selten durch Familienbezüge hineinwächst. Ihr gesellschaftliches Auftreten bleibt meist auf die eigene 
Community beschränkt, ein über die Gemeindegrenzen hinausreichender politischer oder medialer 
Einfluss ist eher selten zu beobachten. In den letzten Jahren zeichnet sich jedoch eine zunehmende 
(gegenseitige) Einflussnahme zwischen etablierten Gemeinschaften und konservativen bis rechten 
politischen Akteur:innen ab, beispielsweise durch aktivistisch geprägte Interessensüberschneidungen 
wie den Marsch für das Leben, einem Zusammenschluss von religiös und politisch motivierten 
Abtreibungsgegner:innen (Sachs 2025, 234).  

Ein großer Teil der klassischen Freikirchen in Deutschland ist in der VEF organisiert. Nach eigenen 
Angaben vereint die VEF rund 280.000 Mitglieder, die sich auf dreizehn Mitgliedskirchen und zwei 
Gastkirchen verteilen (VEF 2025). Zu diesen zählen unter anderem Baptist:innen, Methodist:innen 
oder Brüdergemeinden. Die VEF bildet damit eine organisatorische Einbettung für einige traditionelle 
freikirchliche Gemeinschaften, die sowohl in ihrer theologischen Ausrichtung als auch in ihrer 
gesellschaftlichen Positionierung unterschiedlich geprägt sein können. 

Ein anderer Teil der freikirchlich geprägten Landschaft in Deutschland geht auf Gemeindegründungen 
durch russlanddeutsche Aussiedler:innen zurück. Diese Gemeinschaften, auch als Migrationskirchen 
oder Aussiedler:innengemeinden bezeichnet, entstanden vor dem Hintergrund spezifischer 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 49 

historischer und kultureller Erfahrungen, insbesondere unter repressiven Bedingungen in der 
damaligen Sowjetunion. Die Einschränkungen, die dort in Bezug auf religiöse Praxis bestanden, führten 
zu Rückzug und Abgrenzung. Diese Muster der Separierung lassen sich noch heute beobachten (Ens 
2017). Schätzungen zufolge gehörten 2015 etwa 100.000 Personen Freikirchen an, die aus 
russlanddeutschen Gründungen hervorgegangen (Elwert 2015, 23) und zu einem großen Teil 
mennonitisch, baptistisch (Guske 2014, 85) oder methodistisch ausgerichtet sind. Detaillierte 
Merkmale von Glaubensausrichtung und Epistemologie in den verschiedenen Strömungen innerhalb 
der Aussiedler:innengemeinden können aufgrund der weiten Fächerung dieser kaum aufgezeichnet 
werden. Dennoch lassen sich grundlegende Gemeinsamkeiten feststellen, die Stefanie Theis wie folgt 
konstatiert und auf deren Grundlage sie zumindest teilweise in fundamentalistische Strukturen 
eingeordnet werden können. Demnach zeigt sich häufig ein Verständnis von Gott, das stark autoritär 
geprägt ist, verbunden mit strengen moralischen Normen, einer gemeinschaftsbezogenen Identität 
mit ausgeprägtem Wir-Gefühl und einer literalen Bibelauslegung sowie Vorstellungen einer nahenden 
endzeitlichen Apokalypse (Theis 2006,134-140). 

Der Zuzug dieser Gruppen seit Ende der 1980er Jahre hat die fundamentalistische Landschaft vor allem 
in Westdeutschland nachhaltig geprägt. Schätzungen zufolge ist ein erheblicher Teil, zwischen einem 
Fünftel und einem Viertel (Elwert 2015, 23-24), der russlanddeutschen Bevölkerung in freikirchlichen 
Strukturen verankert, wodurch diese Gruppe inzwischen einen wesentlichen Bestandteil der 
evangelikalen Szene in Deutschland ausmacht. Viele Gemeinden entstanden nach 1972 in der Region 
Ostwestfalen-Lippe, rund um Bonn sowie in Rheinland-Pfalz und Baden-Württemberg (Kick und 
Hemminger 2020, 26). Nachdem die Gemeinden sich zunächst eher von evangelikalen Strukturen 
abgrenzten, lassen sich mittlerweile Anschlüsse an den (internationalen) Evangelikalismus erkennen  
(Elwert und Radermacher 2017, 181). In ihrer theologischen Ausrichtung zeigen viele dieser 
Gemeinden ein konservatives, teilweise fundamentalistisches Profil, das sich bewusst von liberaleren 
Tendenzen und einer modernen Lebensführung distanziert. 

Neben den klassischen Freikirchen und Migrationskirchen existiert in Deutschland eine weitere Gruppe 
freikirchlicher Gemeinschaften, die keiner übergeordneten Dachorganisation angehören und auch 
nicht primär von der Aussiedler:innencommunity geprägt sind. Viele dieser sogenannten 
unabhängigen oder autonomen Gemeinden lassen sich thematisch den im nächsten Unterkapitel 
vertieften neucharismatischen und popkulturell geprägten Bewegungen zuordnen, etwa den 
sogenannten Lifestyle-Gemeinden. Dennoch existieren auch innerhalb dieses Spektrums etablierte 
Gemeinschaften mit langjähriger lokaler Verankerung, weshalb sie an dieser Stelle erwähnt werden 
müssen. Kennzeichnend für diese Gruppen ist das Fehlen institutioneller Anbindungen an größere 
Kirchenbünde. Daraus ergibt sich nicht nur eine hohe organisatorische Vielfalt, sondern auch eine 
große Bandbreite theologischer Ausrichtungen. Solche Gemeinden finden sich vor allem in 
westdeutschen Regionen mit evangelischer Tradition, etwa in Teilen Württembergs, Westfalens und 
Berlins. In den östlichen Bundesländern hingegen treten sie, ebenso wie klassische Freikirchen, eher 
vereinzelt bis gar nicht auf (Kick und Hemminger 2020, 8). 

  



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 50 

5.2. Neue Bewegungen 

Neben diesen zum Teil historisch gewachsenen und lokal etablierten Communitys, bilden sich 
zunehmend unabhängige oder autonome Gemeinden, die auf Außenwirkung, digitale Präsenz und 
netzwerkartige Strukturen setzen. Dabei beeinflussen populärkulturell geprägte Formen des 
Evangelikalismus, wie bei den wohl bekanntesten Gemeinden Hillsong oder Vineyard, zunehmend 
auch andere kirchliche Milieus und hinterlassen sichtbare Spuren bis in traditionelle Gemeinden hinein 
(Simpson 2011, 82). Diese neuen religiösen Ausdrucksformen lassen sich jedoch nicht eindeutig 
bestehenden Konfessionen oder Strukturen zuordnen. Sie überschreiten vertraute institutionelle 
Grenzen um eigene, oft hybride Formen religiöser Gemeinschaft zu etablieren (Hinsenkamp 2025, 18).  

Im Zuge dieser Transformation haben auch neucharismatische Gruppen durch eine unter anderem 
stark musische Fokussierung, Großveranstaltungen und informelle Netzwerke an Einfluss gewonnen. 
Diese Synergien haben in Deutschland Entwicklungen begünstigt (Hinsenkamp 2025, 425), die 
international u. a. im US-amerikanischen Kontext schon länger beobachtet werden können. Eine 
emotionale, erfahrungsorientierte Glaubenspraxis, verbunden mit einem meist wörtlichen 
Bibelverständnis und einem klaren Dualismus: Die Welt als Ort geistlicher Auseinandersetzung 
zwischen Gut und Böse erscheint dabei als zentraler Ankerpunkt. Missionierung wird als Teil des 
geistlichen Kampfes erkannt. Bewegungen wie Jugend mit einer Mission (YWAM/JMEM)9 verkörpern 
diese Ausrichtung exemplarisch. Ihr Ziel ist nicht mehr nur die Weitergabe des Glaubens innerhalb der 
eigenen Gemeinschaft, sondern die Missionsarbeit und damit Bekehrung von Menschen außerhalb 
dieser bekannten Kreise (Hinsenkamp 2025, 353).  

Lifestyle- und popkulturellorientierte Gemeinden bemühen sich, Anschlussfähigkeit an moderne 
Lebenswelten und populärkulturelle Ausdrucksformen zu erlangen und gehen dabei teilweise bewusst 
in Abgrenzung zu etablierten Kirchenstrukturen, insbesondere zu Volkskirchen, die als zu angepasst 
wahrgenommen werden. Allgemein zeichnet sich die Mehrheit der autonomen Gemeinden durch 
innovative Angebote aus, die oft auf die jüngere Generation und auf Familien mit Kindern 
zugeschnitten sind. Maria Hinsenkamp zeigt in ihrer Analyse, wie sich diese Gruppen vermehrt jenseits 
traditioneller kirchlicher Strukturen organisieren. Auffällig ist die lose, netzwerkbasierte Struktur 
dieser Gruppen, verbunden mit einer stark gefühlsbetonten Inszenierung religiöser Botschaften und 
dem Versuch, ein evangelikales Glaubensmodell mit zeitgemäßen Lebenserfahrungen in Einklang zu 
bringen (Hinsenkamp 2025, 211-215; Kick und Hemminger 2020, 20). Zu den bekanntesten Beispielen 
zählt das International Christian Fellowship (ICF) – ein international agierendes Netzwerk, das allein in 
Deutschland 34 Gemeinden umfasst.10 Ebenso die Hillsong-Church Germany, mit vier nationalen 
Ablegern.11 Charakteristisch für diese Gruppierungen ist ihr Bemühen, insbesondere junge Menschen 
durch ästhetisch inszenierte Glaubensformate auf zugängliche Weise für religiöse Inhalte zu gewinnen. 
Hinter dieser ästhetisch modernen Oberfläche stehen jedoch nicht selten konservative bis 
fundamentalistische Überzeugungen (Kick und Hemminger 2020, 20) in Bezug auf Geschlechterethik 
oder die Vorstellung von Familien. Die Gemeinden betonen, dass sie auf der Grundlage der Bibel lehren 
und arbeiten, dass sie also aus ihrer jeweiligen Sicht eine literalistische Verkündigung pflegen, die die 
vorherigen Punkte unterlegen würde. Die ideologische Ausrichtung variiert jedoch zwischen den 
Gemeinden stark. 

 
9 https://jmem.de/en/ (abgerufen: 10.11.2025) 
10 https://www.icf.church/de/ (abgerufen 10.07.2025) 
11 https://hillsong.com/germany/de/ (abgerufen 10.07.2025) 

https://jmem.de/en/
https://www.icf.church/de/
https://hillsong.com/germany/de/


Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 51 

Parallel dazu entwickelt sich eine digitale religiöse Öffentlichkeit, in der christliche Influencer:innen, 
sogenannter Christfluencer:innen auf Plattformen wie TikTok, Instagram oder YouTube missionarische 
Inhalte verbreiten. Während klassisch-evangelikale Medienformate wie Bibel-TV außerhalb ihrer 
Zielgruppe nur auf geringe öffentliche Resonanz stoßen (Bassimir und Kohle 2017; 411), gewinnen 
Einzelakteur:innen mit digitaler Reichweite zunehmend an Einfluss. Ihre Inhalte sind häufig sichtbarer, 
anschlussfähiger und für viele Nutzer:innen authentischer als traditionell kirchliche Angebote. Damit 
verschieben sich die Räume religiöser Autorität und Deutungshoheit zunehmend in den digitalen 
Raum. Sie holen hier vor allem Jugendliche und junge Erwachsene ab, denn christliche Influencer:innen 
sprechen gezielt für die Phase der Adoleszenz relevante Bedürfnisse, wie etwa das Streben nach 
Orientierung, Zugehörigkeit und Identifikationsfiguren an (Kost und Seeger 2020, 19).  

In diesem Kontext können sich persönliche Glaubensstile mit Elementen der Selbstdarstellung und 
Jugendkultur verbinden und so konservative bis fundamentalistische Glaubenssätze zeitgemäß 
transportiert werden. Die Bandbreite dieser Akteur:innen ist groß, denn sie unterscheiden sich 
deutlich in ihrer Ansprache, inhaltlichen Ausrichtung und dem Grad ihrer medialen Inszenierung (Pohl 
2024, 3). Die zum Teil fehlende Anbindung an kirchliche Institutionen eröffnet den Akteur:innen dabei 
größere Handlungsspielräume und erleichtert den Zugang zu Zielgruppen außerhalb traditioneller 
religiöser Strukturen, obwohl Untersuchungen wie etwa von Müller (2023) darauf hinweisen, dass 
christliche Influencer:innen vor allem dort Wirkung entfalten, wo bereits religiöse oder 
weltanschauliche Prägungen im sozialen Umfeld bestehen.  

Eine Studie der Universität Zürich legt nahe, dass christliche Influencer:innen von vielen Follower:innen 
als glaubwürdige und einflussreiche Persönlichkeiten eingeschätzt werden. Besonders Personen mit 
einem ausgeprägten Glaubensbezug fanden in ihnen Orientierung, und erkannten darin das Potenzial, 
andere Menschen für religiöse Inhalte zu gewinnen. Darüber hinaus wurden Christfluencer:innen in 
einigen Fällen sogar als informelle Autoritäten in Glaubensfragen angesehen (Müller 2023). Die 
Attraktivität liegt nicht zuletzt in der Verbindung individueller Selbstverwirklichung mit spirituellen 
Inhalten, die häufig mit äußerst konservativen bis fundamentalistischen Positionen verwoben sind, 
etwa in typischen Fragen nach Geschlecht, Sexualität oder gesellschaftlicher Ordnung. In durch 
Algorithmen verstärkten Kommunikationsräumen können sich zudem sogenannte Filterblasen bilden, 
die vorhandene Einstellungen nicht nur bestätigen, sondern auch verstärken. Dabei besteht für 
Christfluencer:innen das Potenzial, dass sich entsprechende antifeministische, homofeindliche oder 
andere antipluralistische Haltungen reproduzieren (Pohl 2024, 7). 

5.3. Ableitungen für den deutschen Kontext 

Werfen wir von dieser konzeptionellen Grundlage ausgehend einen (vergleichenden) Blick auf den 
Analyserahmen. In den USA existiert, nicht zuletzt aufgrund der eigenen historischen Erfahrungen mit 
religiösem Fundamentalismus, ein gewachsenes wissenschaftliches Interesse an dessen Auswirkungen 
auf Politik und Gesellschaft. Die Wechselwirkungen zwischen fundamentalistischen Strömungen und 
politischen Entwicklungen sind dort bereits vergleichsweise umfassend analysiert und dokumentiert 
worden – besonders während und nach der ersten Präsidentschaft Trumps. Die Situation in 
Deutschland lässt sich jedoch weder im Hinblick auf den Stand der wissenschaftlichen 
Auseinandersetzung noch in Bezug auf Ausprägung und Einfluss fundamentalistischer Strömungen mit 
derjenigen in den USA gleichsetzen (Dietz 2019, 83).  



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 52 

5.3.1. Historisch-theologische Dimension 

Fundamentalismus und Evangelikalismus haben eine zahlenmäßig zwar bei weitem nicht so 
ausgeprägte, aber dennoch lange Tradition in Deutschland. So prägten unter anderem die industrielle 
Revolution und damit einhergehende Modernisierungen, die beiden Weltkriege, 
Erweckungsbewegungen und eine Internationalisierung des religiösen Austauschs das Bild der 
evangelikalen und fundamentalistischen Landschaft in Deutschland (Hornung 2017, 56-58). Mit der 
deutschen Wiedervereinigung und der zunehmenden Globalisierung ging einerseits ein Rückgang der 
etablierten Kirchen einher, andererseits wurde ein Nährboden für evangelikale und 
fundamentalistische Gruppen bereitet (ebd. 68). Diese Entwicklung ist einerseits als Reaktion auf die 
Moderne zu verstehen, andererseits durch die Anschlussfähigkeit, zumindest einiger Gruppen, an 
popkulturelle Erscheinungen und die Hinwendung zu vermeintlichen Alltagsthematiken ausgelöst 
worden. Auch  das politische Engagement evangelikaler Gruppen in Deutschland wurde erst ab den 
1990er-Jahren allmählich sichtbarer, nachdem sie sich zuvor weitgehend aus öffentlichen Debatten 
fernhielten (Stockhausen 2017, 307).  

5.3.2. Gesellschaftlich-politische Dimension 

Durch das vorhergegangene Mapping wird deutlich, dass fundamentalistisch und evangelikal geprägte 
Gemeinden und Gruppierungen in Deutschland weder in ihrer organisatorischen Praxis noch in ihrer, 
sofern sichtbar, politischen Ausrichtung als einheitlich betrachtet werden können.  Auch nehmen sie 
nicht in dem Maße gesellschaftliche Wirkungsfelder ein, wie sie es in den USA tun. Dies ist auf eine 
Reihe miteinander verwobener Faktoren zurückzuführen, darunter kulturelle, rechtliche und historisch 
gewachsene Unterschiede sowie die national gemeindestrukturellen Besonderheiten. Ein Teil der 
deutschen Gemeinschaften orientiert sich weiterhin stark an traditionellen Strukturen und meidet 
politische Partizipation weitgehend. In diesem Zusammenhang können Wahlverweigerung, soziale 
Abschottung oder der Verzicht auf öffentliche Stellungnahmen als Formen indirekter politischer 
Positionierung verstanden werden. Katja Guske (2014, 217-219) betont in ihrer Abhandlung, dass 
Politik innerhalb der evangelikalen Szene lange Zeit als Ablenkung von der Glaubensausübung und der 
Verkündigung des Evangeliums verstanden wurde. In den letzten Jahrzehnten habe sich dies jedoch 
nach langwierigen internen Debatten geändert: Ein großer Teil der Evangelikalen versteht politisches 
Engagement inzwischen als religiösen Auftrag, um christliche Werte über den diakonischen Bereich 
hinaus aktiv in gesellschaftliche Debatten einzubringen. Relevant an dieser Stelle ist, dass der 
Forschungsstand in Deutschland vor allem explizit den Evangelikalismus fokussiert, während 
fundamentalistische Gruppierungen, auch innerhalb evangelikaler Strukturen, bislang nur begrenzt 
separat erfasst sind. Die verfügbaren Daten beruhen meist auf öffentlichen Stellungnahmen, etwa der 
Evangelischen Allianz, die nicht für das Spektrum verallgemeinerbar sind und deren Bekenntnis zur 
freiheitlich-demokratischen Grundordnung sich deutlich von vielen ihrer US-amerikanischen Pendants 
unterscheidet. 

Politische Beteiligung wird also in vielen evangelikalen Kontexten nicht nur toleriert, sondern als 
religiöse Pflicht angesehen. Christ:innen sollten sich demnach nicht aus dem öffentlichen Raum oder 
dem politischen Diskurs entfernen, sondern sich „[…] vielmehr mit ihrer biblisch begründeten 
Werteerkenntnis in die politische Debatte einbringen“ (Dietz 2019, 95). Politische Aussagen und 
Handlungen werden dabei häufig auf der Grundlage biblischer Autorität legitimiert: „[…] aus der 
Lektüre der Bibel gewonnene Werte stellen die Basis für jegliches gesellschaftliches und politisches 
Engagement dar.“ (Guske 2014, 107-108). Dieser Vorrang biblischer Gebote wird dabei so weit gefasst, 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 53 

dass „[…] nicht der freiheitlich-demokratische deutsche Rechtsstaat, sondern Gottes Gesetze“ als 
höchste Instanz gelten (Guske 2014, 111).  

Gerade bei Aussiedler:innengemeinden zeigt sich eine zunehmende Orientierung an Mustern des US-
amerikanischen Fundamentalismus. So besteht der Anspruch, biblische Normen trotz der säkularen 
Ordnung als Grundlage für Rechtsprechung und gesellschaftliche Ordnung zu etablieren (Kick und 
Hemminger 2020, 30-34). Thorsten Dietz (2019) verweist in diesem Zusammenhang kritisch auf die 
einseitige politische Ausrichtung vieler evangelikaler Gruppen: Eine durchgehend liberale Position 
fände demnach im Evangelikalismus kaum Rückhalt, da zentrale Werte liberaler Demokratien, etwa in 
Fragen der Gleichstellung oder individuellen Freiheit, bereits auf theologischer Ebene abgelehnt 
würden (Dietz 2019, 91). Insgesamt zeigt sich, dass konservative christliche Strömungen in 
Deutschland verstärkt politische Positionierungen artikulieren, „[…] vor allem seit es für diese 
grundsätzliche Skepsis an der liberalen Demokratie eine Option im Parteienspektrum gibt“ (Dietz 2019, 
97). Diese Entwicklung bildet eine bedeutende Schnittstelle zur Frage nach dem Verhältnis zwischen 
religiösem Fundamentalismus, möglichen Anschlussstellen an radikalisierungsanfällige politische 
Milieus sowie demokratischer Resilienz und präventiver Bildungsarbeit.  

Wie bereits am Beispiel der USA sichtbar geworden ist, stellen rechtspopulistische und rechtsextreme 
Positionen auch innerhalb fundamentalistisch und evangelikal geprägter Milieus eine reale Option dar 
(Rebenstorf 2018, 314-316; Bednarz 2018, 33-43). In Deutschland zeigen sich spätestens seit den 
Protesten gegen die Maßnahmen der Bundesregierung zur Eindämmung der Corona-Pandemie und 
dem Erstarken von Bewegungen, wie Pegida, deutliche Überschneidungen zwischen christlich-
fundamentalistischen Gruppen und rechten Diskursen. Begriffe, wie „christliche Rechte“ (Rudolphi 
2023, 359), verweisen auf zumeist lose Netzwerke, in denen sich religiös motivierte Kritik am Staat mit 
verschwörungsideologischen und autoritären Tendenzen vermischt. Die Motive für die Hinwendung 
zu solchen Milieus sind vielfältig: Säkularisierungstendenzen, Ablehnung liberaler 
Gesellschaftsentwürfe, etwa der gleichgeschlechtlichen Ehe, Kritik an Einwanderung und ein 
konservatives Familien- und Geschlechterbild zählen zu den häufig genannten Motiven. Trotz teils 
erheblicher Differenzen vereint diese Gruppen eine gemeinsame Gegner:innenschaft: „Sie alle finden, 
unbeschadet gravierender Differenzen, in der Opposition gegen den ‚Mainstream‘ in Politik und 
Kirchen zusammen“, (Fritz 2025, 67). Fundamentalistische Vorstellungen eines bewahrenden 
Christentums überschneiden sich dabei zunehmend mit rechten Identitätsentwürfen; insbesondere in 
der Vorstellung des christlichen Abendlands als gefährdete kulturelle Einheit in Demarkation zum 
Islam. Trotz dieser Hinweise auf Überschneidungen zwischen rechten und fundamentalistischen 
Akteur:innen, fehlt es bislang an einer breiteren wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit diesen 
Verbindungslinien. 

5.3.3. Pädagogische Dimension 

Die Verbreitung fundamentalistischer Botschaften über Soziale Medien und besonders durch 
Christfluencer:innen lässt sich sowohl der historisch-politischen Dimension als auch, aufgrund des 
Einflusses auf die Lebenswelt junger Menschen, der pädagogischen Dimension zuordnen. Diese 
digitale Ebene der Internationalisierung prägt zunehmend die Vermittlung epistemologischer 
Orientierungen und Glaubensüberzeugungen: Soziale Medien fungieren als religiöse 
Sozialisationsräume, insbesondere für Jugendliche. Digitale Räume stellen längst auch Bildungsräume 
mit eigener Reichweite und Einflussdynamik dar. Der Jahresbericht der Sekten Info NRW (2024) 
beschreibt, wie konservativ bis fundamentalistisch geprägte Influencer:innen dort gezielt 
missionieren. Einzelne Akteur:innen bespielen dabei Themen wie Antifeminismus oder die Debatten 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 54 

um den Kampfbegriff Genderwahn, die sowohl in fundamentalistisch-christlichen als auch neurechten 
Milieus anschlussfähig sind (Grotepass 2025, 16-17).  

An dieser Stelle kann sogar eine Kontaktstelle zwischen den zuvor differenzierten klassisch und 
lifestyle-orientierten fundamentalistischen Gemeinschaften entstehen. In Anlehnung an Martin 
Riesebrodt (1998, 18-19) konkreter formuliert: eine Verknüpfung zwischen einer sich der Welt 
entsagenden („flight from the world“), sich zentral der eigenen Community zuwendenden Strömung 
und einer die Welt suchenden  („mastery of the world“), die ihre epistemologischen Ideale 
missionarisch in die Welt tragen will. Junge Menschen aus klassisch fundamentalistischen 
Gemeinschaften werden also von (im Format) modernen Gemeinschaften angesprochen und ermutigt, 
auch andere Menschen aktiv anzusprechen und zu missionieren.  

Wird der Blick auf die systematischen Unterschiede zwischen den USA und Deutschland gerichtet, ist 
der wohl deutlichste, dass – im Gegensatz zu den USA – Homeschooling in Deutschland gesetzlich nicht 
zulässig ist. Dennoch gibt es Versuche, diese Regelungen zu umgehen, etwa durch einen Umzug ins 
Ausland oder den häufigen Wechsel von Wohnorten in verschiedenen Bundesländern. Zugleich 
existieren in Deutschland religiös geprägte Bildungseinrichtungen in evangelikaler Trägerschaft, die 
zum Teil eine ansprechende Alternative für fundamentalistisch geprägte Familien darstellen können:  

„Viele Freikirchen und evangelikale Werke sind sehr aktiv in der Kinder und Jugendarbeit und 
versuchen durch Freizeitangebote Möglichkeiten zu schaffen, Kinder einerseits zu fördern, 
andererseits mit dem Evangelium in Verbindung zu bringen“, (Guske 2014, 143).  

Auch gibt es konfessionelle Privatschulen die Bezüge zum fundamentalistischen Milieu erkennen 
lassen. Der Verband Evangelischer Bekenntnisschulen (VEBS) gibt an, derzeit 211 Einrichtungen an 132 
Standorten zu betreiben, mit insgesamt rund 39.500 Schüler:innen.12 Die Zahlen verdeutlichen, dass 
evangelikal geprägte Bildungseinrichtungen in Deutschland eine gewisse Reichweite besitzen. Hierbei 
ist eine sorgfältige Beobachtung der weiteren Entwicklungen geboten, insbesondere im Hinblick auf 
die Umsetzung der Schulpräsenzpflicht und die Einhaltung verbindlicher Bildungspläne. Der 
Jahresbericht der Sekten Info NRW (2024) verweist auf Fälle, in denen an freikirchlich orientierten 
Schulen Kreationismus gleichberechtigt neben der Evolutionstheorie vermittelt wurde, ohne ein 
kritisches Korrektiv zu dualistischen, oder exklusiven Weltbildern zu bieten (Grotepass 2025, 16). Auch 
andere lebensweltliche Themen, wie Klimawandel, Abtreibung oder Geschlechtervielfalt, stellen 
(Stockhausen 2017, 309) wiederholt Konfliktfelder zwischen Evangelikalismus und Wissenschaft dar. 

 
12 https://www.vebs.de/ (abgerufen 29.07.2025) 

https://www.vebs.de/


Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 55 

 

Abbildung 1: Christlich-fundamentalistische Strukturen im Vergleich. 

Für eine differenzierte Betrachtung christlich-fundamentalistischer Strukturen in Deutschland besteht 
die Notwendigkeit einer weiterführenden Auseinandersetzung. Es mangelt, besonders aufgrund der 
zuvor benannten Erfassungsproblematik, an quantitativen Erhebungen zu Mitgliederzahlen, 
Teilnehmenden-strukturen und der (lokalen) Verbreitung christlich-fundamentalistischer Gemeinden. 
Auch sind vertiefte Analysen zum politischen Engagement einzelner Akteur:innen sowie zu den 
politischen Einstellungen der Mitglieder notwendig, um gesellschaftliche Wirkungsweisen besser zu 
verstehen. Nicht zuletzt bedarf es an vertiefender Forschung zu den Bewegungen zwischen klassisch 
fundamentalistischen und lifestyleorientierten Gemeinschaften. Deren Dynamiken und 
Anschlussfähigkeiten wurden bislang kaum systematisch untersucht, sind aber besonders vor dem 
Hintergrund ihrer Attraktivität für und ihrer Einflussnahme auf Jugendliche relevant. 

6. Pädagogische Implikationen 
Bevor, ausgehend von dem vorherigen Vergleich, ein Ausblick auf pädagogische Felder geworfen wird, 
lohnt ein kurzer Schritt zurück: Fundamentalismus als religiös-weltanschauliches Phänomen ist in 
seiner epistemologischen Struktur eng mit gesellschaftlicher und somit auch politischer Partizipation 
verknüpft. Die Art und Weise, wie Wirklichkeit konstruiert, Wahrheit beansprucht und Autorität 
begründet wird, berührt unmittelbar auch die pädagogische Dimension. Insbesondere mit Blick auf 
junge Menschen, deren Teilhabe an pluralen Gesellschaften maßgeblich auch durch religiöse 
Bildungsprozesse geprägt wird.  

Im transatlantischen Vergleich lässt sich erkennen, dass Fundamentalismus und Evangelikalismus als 
Massenbewegungen besonders in den USA vermehrt Zulauf gewinnen. Ihre lange Historie hat zu einer 
tiefen gesellschaftlichen Verankerung geführt. Zumeist spielen sich rechte politische Akteur:innen und 
fundamentalistische Gruppen gegenseitig den Ball zu und antipluralistische Grundsätze werden 
gemeinsam im Namen des Christentums (wieder) etabliert. Auch die pädagogische und 
bildungspolitische Ebene des fundamentalistischen Einflusses ist in den USA stark strukturell 
verankert, Gestaltungsmöglichkeiten unterschiedlicher fundamentalistischer Akteur:innen zum Teil 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 56 

institutionalisiert. In Deutschland sind christlich-fundamentalistische Strömungen weder historisch 
oder strukturell so stark verankert, noch ist die politische Interaktion in vergleichbarer Intensität 
ausgeprägt. Auch die Implementierung fundamentalistischer Glaubensweisen in der schulischen 
Landschaft lässt sich derzeit nur partiell erkennen, sollte jedoch an dieser Stelle gezielt beobachtet 
werden. Zugleich zeigen sich in Deutschland politische Gestaltungsansprüche fundamentalistisch 
geprägter Gruppen, die sich etwa auf den Bildungs- oder Wissenschaftsbereich ausdehnen. Dass 
evangelikale und fundamentalistische Bewegungen in einer globalisierten und digital vernetzten Welt 
nicht an Landesgrenzen haltmachen, zeigt sich besonders deutlich an den internationalen 
Verbindungen lifestyle-orientierter Gemeinden. Dabei lässt sich ein großer Teil der Kontakte den USA 
zuordnen:  

„[…] Diese internationalen Kontakte reichen weit in die Geschichte zurück. Merkmale der 
Einflüsse werden vor allem bei neuen ‚amerikanischen‘ Formen von Gottesdiensten oder 
Großveranstaltungen offenbar“ (Guske 2014, 86).  

Dabei ist klar: Nicht alle religiös-fundamentalistischen Gruppen lehnen Wissenschaft in Gänze ab. 
Dennoch können bestimmte theologische Prämissen, etwa eine literale Bibelauslegung, dazu führen, 
dass wissenschaftlicher Diskurs eingeschränkt oder selektiv rezipiert wird. Hier ist eine pädagogische 
Auseinandersetzung notwendig, die zwischen legitimer religiöser Pluralität und der Ablehnung offener 
Bildungsprozesse zu unterscheiden weiß. 

Bisher mangelt es in Deutschland an belastbaren empirischen Erkenntnissen darüber, wie christlich 
fundamentalistische Überzeugungen mit gesellschaftspolitischen Einstellungen und den Auswirkungen 
dieser zusammenhängen. Studien zu diesem Thema existieren bislang fast ausschließlich im Kontext 
(fundamentalistisch oder extremistisch geprägter) muslimischer Jugendlicher. Gerade vor dem 
Hintergrund zunehmender antiliberaler und antidemokratischer Tendenzen erscheint eine vertiefte 
Auseinandersetzung mit den pädagogischen Implikationen in Deutschland unerlässlich. Besonders um 
demokratiekritischen Entwicklungen auf gesellschaftspolitischer und pädagogischer Ebene vorgreifen 
zu können. Es geht hierbei nur am Rande um Radikalisierungstendenzen, da der Zusammenhang dieser 
mit einer fundamentalistischen Glaubensausübung auch im wissenschaftlichen Diskurs stark 
umstritten ist (De Graaf und Van Den Bos 2021, 56-57; Demmrich und Hanel 2024, 1). Vielmehr geht 
es um die fundamentalistische Glaubens- und Lebensweise als potenziell determinierenden Faktor für 
individuelle Entwicklungsprozesse. Ableitungen zu Radikalisierungstendenzen durch (christlich) 
fundamentalistische Erziehungspraktiken müssen an anderer Stelle erfolgen.   

Die „BicFam“-Definition dient weiterführend als Ausgangspunkt, um daraus resultierende 
pädagogische Implikationen im Kontext spezifischer Bildungsherausforderungen zu diskutieren. Dabei 
wird sowohl auf die vorausgegangene Analyse als auch exemplarisch auf erziehungswissenschaftliche 
Erkenntnisse sowie auf vergleichende Befunde aus der Islamismusforschung zurückgegriffen, um (1) 
die Relevanz einer vertieften Auseinandersetzung zu verdeutlichen und (2) erste pädagogische 
Ableitungen für den deutschen Kontext zu entwickeln; insbesondere im Hinblick auf die zweite 
Forschungsfrage nach den pädagogischen Implikationen einer christlich-fundamentalistischen 
Erziehung. Der Fokus liegt weniger auf konkreten Erziehungspraktiken oder Sozialisierungsprozessen 
innerhalb fundamentalistischer Milieus selbst, so relevant und notwendig deren Betrachtung im 
Einzelnen auch sei. Vielmehr geht es darum, auf einer strukturellen Ebene anzusetzen und beispielhaft 
erste pädagogische Überlegungen zu skizzieren, welche Herausforderungen sich für 
Bildungseinrichtungen im Umgang mit (christlich) fundamentalistisch geprägten Weltbildern ergeben 
können. 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 57 

6.1. Reaktionär: Digitale (Gegen-)Bewegungen und antipluralistische 
Deutungsangebote 

Es wurde zuvor analysiert, dass sich Soziale Medien zu zentralen Kommunikationsmitteln und 
Erfahrungsräumen von Kindern und Jugendlichen entwickelt haben. Ein Großteil ihrer sozialen 
Interaktion und Informationsaufnahme findet auf diesen Kanälen (u. a. YouTube, Instagram oder 
TikTok) statt. Neben den Potenzialen für Austausch und Selbstinszenierung können diese Medien 
Räume darstellen, in denen Heranwachsende häufig mit Fake News, extremen politischen Ansichten 
oder Verschwörungsnarrativen in Kontakt kommen (Feierabend et al. 2024, 53-59).  Auch religiös-
fundamentalistische Akteur:innen haben dieses Potenzial erkannt. Durch 
Internationalisierungsbewegungen und damit einhergehenden Social Media-Trends können Inhalte, 
die sich von modernen oder liberalen Glaubens- und Lebensentwürfen abwenden, international 
trenden. So greifen zuvor beschriebene Christfluencer:innen häufig konservative und 
antimodernistische Themen, wie den Tradwife-Lifestyle (Sykes und Hopner 2024, 456-467; Scott und 
Day 2025, 5-10) oder Ereignisse, wie den Mord an dem ultrarechten Influencer und Aktivisten Charly 
Kirk, auf und instrumentalisieren diese nicht selten ideologisch. Diese Inhalte sprechen vor allem junge 
Menschen an. Besonders, aber nicht ausschließlich, Jugendliche, die bereits in christlich-
fundamentalistischen Kontexten sozialisiert wurden (Müller 2023), finden darin Anknüpfungspunkte, 
Orientierung und die Bestätigung ihrer erlernten Weltsicht.  

Im deutschen Kontext kann eine ähnliche Praxis auch bei islamistischen Akteur:innen beobachtet 
werden. Diese greifen gezielt liberal-moderne Themen, wie Homosexualität oder Feminismus, auf, um 
diese im eigenen Sinne zu interpretieren und sich in Abgrenzung und sich in Abgrenzung zum 
Weltlichen und zu als säkular verstandenen Normvorstellungen zu positionieren (Korucu 2025, 11-12). 
Dabei wird häufig auch mit einer starken Reaktions-/Gegenreaktions-Dynamik gearbeitet. So werden 
rassistische Ressentiments, die in der deutschen Mehrheitsgesellschaft unbestreitbar vorherrschen, 
eigenständig verstärkt, um dadurch die stärkere Gegenreaktion der Follower:innen zu provozieren 
(Farkas, Schou und Neumayer 2018, 858-859). Inwieweit dieser Mechanismus auf christlich-
fundamentalistische Strömungen übertragbar ist, kann an dieser Stelle nicht abschließend analysiert 
werden. Es fällt jedoch auf, dass auch in islamistischen Kontexten die äußere Welt als feindlich und 
schädlich für die Gläubigen, aber auch für potenzielle Gläubige dargestellt wird und die Hinwendung 
zu einer fundamentalistischen, und im islamistischen Kontext zum Teil extremistischen, 
Religionsausübung intendiert wird.  

6.2. Modern: Sinn- und Identitätssuche in der Jugend 

Wenn von Jugend die Rede ist, wird damit häufig ein bestimmtes Alter oder ein biologischer 
Entwicklungsstand assoziiert. Ullrich Bauer verweist jedoch auf eine weitere und für die pädagogische 
Betrachtung zentrale Ebene: Jugend als jene Phase der Sozialisation, in der eine grundlegende 
„Auseinandersetzung mit Autonomie“ stattfindet und in der entsprechende Autonomietendenzen 
ausgebildet werden (können)  (Bauer 2023, 133). Denn die Adoleszenz ist durch tiefgreifende 
Entwicklungsprozesse gekennzeichnet, in denen in Heranwachsenden „Persönlichkeitsmerkmale“ und 
„Autonomiepotenziale durch Prozesse der Sozialisation eröffnet werden“ (Bauer 2012, 176); sie sich 
also zu eigenständigen Akteur:innen entwickeln. Die Fähigkeit, Kritik zu üben, eigenständige Urteile zu 
fällen und sich in gesellschaftlichen Zusammenhängen zu positionieren, ist dafür unerlässlich. 
Gleichzeitig ist die Jugend eine Phase, die häufig durch die Suche nach Halt, Antworten auf drängende 
Lebensfragen und Veränderungswillen geprägt ist (Hurrelmann und Bauer 2015, 43). Auch 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 58 

„individuelle und/oder kollektive Gefühle der Unzufriedenheit“ können zur Sinnsuche führen  
(Knipping-Sorokin und Stumpf 2018, 3). 

In einer scheinbar undurchsichtigen Welt, durch persönliche und gesellschaftliche Krisen und Konflikte 
getrieben, werden Strukturen attraktiv, die diese Unsicherheiten und Überforderungen scheinbar 
aufzufangen vermögen. Starke Meinungen und Komplexitätsreduktion (Evans 2018, 118), strenge 
Richtlinien, autoritäre Glaubensausrichtungen und Verhaltenskodexe sowie Führungspersönlichkeiten 
(Emerson und Hartman 2006, 134 ; Peels 2023, 744) können während dieser vulnerablen 
Entwicklungszeitpunkte Sicherheit und eben diese vermeintlich fehlende Struktur bieten. Dies kann 
bei Jugendlichen zu starken Attraktivitätsmomenten führen. Mehr noch werden Vorgaben 
fundamentalistischer Gemeinschaften oder Führungspersönlichkeiten als gottgegeben begründet:  
„Dementsprechend sollen junge Erwachsene nicht lernen, sich selbst als ‚Autor:innen‘ ihres Lebens zu 
begreifen, die zwischen verschiedenen Möglichkeiten wählen können, sondern danach streben, ihre 
vorgegebenen Rollen zu erfüllen“13 (Dietrich 2022, 563). 

Eigene Zweifel oder Unsicherheiten werden so zur Kritik am Glauben und göttlicher Bestimmung selbst 
erklärt. Diese übermäßige Ausübung von praktischer Autorität steht im Kontrast zu einer moderaten 
kritischen Religionsausübung, die Fragen zulässt und bewusst Diskussionsräume schafft (Kellich 2023, 
218-220). Autoritätsstrukturen lassen sich in jedem Lebensbereich finden. Eine zu stark ausgeprägte 
Ausübung von Autorität und universellen Deutungsansprüchen kann jedoch zum Verlust individueller 
Emanzipationsmomente führen. Auch können antidemokratische und antiliberale Überzeugungen so 
leichter Zugang zu den Heranwachsenden finden. Aufgabe von Bildungsinstitutionen muss an dieser 
Stelle sein, genau dieses (autoritäts-)kritische Denken und den Umgang mit Ungewissheiten zu 
fördern. In dem Maße wie eine kritische Auseinandersetzung mit Autorität notwendig ist, ist auch die 
damit verknüpfte Förderung von Autonomie notwendig, die im nächsten Absatz besprochen wird. 

6.3. Episch: Geschlossene Glaubensnarrative im Spannungsverhältnis zur 
Autonomieentwicklung 

Durch eine allumfassende Glaubenserzählung und die damit verbundene starke Abgrenzung nach 
außen (othering), die einerseits das Gemeinschaftsgefühl in fundamentalistischen Gemeinschaften 
stärkt (Peels und Kindermann 2024, 500) und Sicherheit suggeriert, wird zugleich der Austausch 
zwischen unterschiedlichen Weltsichten eingeschränkt. 

Ein pädagogischer Fokus sollte gerade dort liegen, wo geschlossene Überzeugungssysteme den Zugang 
zu pluralem Denken einschränken. Hier gilt es, zentrale Bildungsziele, wie open mindedness, also die 
Bereitschaft, sich mit unterschiedlichen Lebensentwürfen, Perspektiven und Deutungen der Welt 
auseinanderzusetzen, zu fördern. Diese Offenheit ist nicht nur Ausdruck einer dialogfähigen Haltung, 
sondern auch eine Voraussetzung für die Entwicklung von Autonomie und damit für die Befähigung 
zur eigenständigen Urteilsbildung innerhalb demokratischer Gesellschaften (Taylor 2017, 1326-1328).  

Denn nach Jason Baehr (2011, 152) ist eine Person mit diesen Eigenschaften: „[…] (a) 
typischerweise bereit und (in gewissen Grenzen) fähig, (b) ihren gewohnten kognitiven 

 
13 Original: „Accordingly, young adults should not learn to see themselves as ‘authors’ of their lives, who can 
choose between a variety of different options, but aspire to fulfil their designated roles.“ 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 59 

Standpunkt zu überschreiten, (c) um die Vorzüge (d) eines anderen kognitiven Standpunkts 
einzunehmen oder ernsthaft zu erwägen.“14 

In Deutschland besteht, in Abgrenzung zu der Situation in den USA, gerade wegen der Schulpflicht die 
Möglichkeit, diesen Austausch mit anderen Lebensentwürfen und Moralvorstellungen institutionell zu 
fördern. Bildung muss Räume eröffnen, in denen Zweifel und Ungewissheiten nicht als Defizite per se, 
sondern als Ausgangspunkt von Erkenntnisprozessen verstanden werden. Es sind gerade jene 
irritierenden Momente, wie das Infragestellen vermeintlicher Gewissheiten oder das Verständnis 
alternativer Sichtweisen, die kritische Bildungsprozesse anstoßen oder ein Spannungsverhältnis 
zwischen Autonomiewillen und dem Gehorsam gegenüber Autoritätspersonen aufbauen. 
Bildungsprozesse, die diesen inneren Konflikt nicht unterdrücken, sondern reflektierend begleiten, 
tragen wesentlich zur Persönlichkeitsbildung bei. Ziel dabei sollte es sein, zur kritischen 
Auseinandersetzung mit Machtverhältnissen, Autoritäten oder epistemologischen Wahrheiten zu 
befähigen, nicht durch Abwertung, sondern in (Selbst-)Reflexion. Eigenes Handeln soll so im Sinne 
eines „Prozess[es] der Mentalisierung“ analysiert und bewertet werden (Bauer 2023, 140). Auch der 
Moment des Wunderns kann eine zentrale Bildungsressource darstellen (Schönert 2023, 8-9). Wer sich 
wundert, entwickelt das Bedürfnis, Zusammenhänge intrinsisch zu verstehen, sei es im Blick auf 
gesellschaftliche Entwicklungen oder auf existentielle und vielleicht polarisierende Fragen. Wundern 
kann somit als Ausgangspunkt für eine offene, nicht-dogmatische Weltaneignung verstanden werden.  

Pädagogische Maßnahmen sollten nicht durch bloße Belehrung, sondern durch Ermutigung zum 
Fragen und Infragestellen wirken. Junge Menschen sollten darin unterstützt werden, Regeln zu 
hinterfragen, gegebenenfalls deren Sinn und Legitimation zu erkennen oder zu kritisieren (Giesinger 
2018, 610). Diese Fähigkeit zur Reflexion und objektiver Distanz bildet zugleich die Grundlage für 
Selbstbestimmung, die ohne entsprechende kognitive, moralische und soziale Kompetenzen nicht zu 
realisieren ist. In diesem Sinne betonen Klaus Hurrelmann und Ullrich Bauer, dass „[…] Bildung die 
Selbstbestimmung [fördert], denn diese setzt den Aufbau von Fähigkeiten der Selbststeuerung voraus 
[…]“ (Hurrelmann und Bauer 2015, 177). Bildung kann so nicht zuletzt eine Schutzfunktion 
übernehmen: Sie kann dazu befähigen, zwischen Information und Desinformation zu unterscheiden, 
Orientierung in einer komplexen Welt fördern und so zur demokratischen Mündigkeit beitragen 
(Brighouse et al. 2016, 16-17).  

Der pädagogische Umgang mit Jugendlichen aus christlich-fundamentalistischen Gemeinschaften 
steht bislang kaum im Zentrum der Debatten über religiösen Fundamentalismus oder Extremismus. 
Gründe dafür liegen zum einen in der geringen Gefahreneinschätzung und der mangelnden Kenntnis 
des Themenfelds, zum anderen in der verhaltensbezogenen Unauffälligkeit vieler Kinder und 
Jugendlicher aus diesen Communitys. Letztere verwundert in Anbetracht eben dieser 
autoritätshörigen und damit im Bildungskontext zumeist unauffällig erscheinenden Grundsozialisation 
kaum. Auch liegt die Vermutung nahe, dass christlicher Fundamentalismus, im Unterschied zu anderen 
Formen des religiösen Fundamentalismus, aufgrund seiner scheinbaren kulturellen Nähe zur 
deutschen Mehrheitsgesellschaft häufig weniger als fremd oder bedrohlich wahrgenommen wird. 

Vor diesem Hintergrund möchte ich den weiteren, dringenden Forschungsbedarf hervorheben und 
ausführen, der besonders für eine pädagogische Auseinandersetzung zentral ist. Erstens stellt sich die 
Frage nach den konkreten Auswirkungen des Aufwachsens und der Erziehung in christlich-

 
14 Original: „[…] is characteristically (a) willing and (within limits) able (b) to transcend a default cognitive 
standpoint (c) in order to take up or take seriously the merits of (d) a distinct cognitive standpoint.” 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 60 

fundamentalistischen Gemeinschaften auf Kinder und Jugendliche. Hierzu liegen kaum empirische 
Befunde vor, obwohl gerade diese Perspektive Aufschluss über Entwicklungsverläufe, 
Identitätsbildungsprozesse und mögliche Spannungsverhältnisse zwischen fundamentalistischer 
Sozialisation und Bildungsverläufen geben könnte. Zweitens sind Ableitungen für eine (institutionelle) 
Demokratiebildung notwendig, die systematisch untersucht, inwiefern fundamentalistische 
Orientierungen Ambiguitätstoleranz, Urteilsfähigkeit und dadurch demokratische 
Partizipationsfähigkeiten beeinflussen oder begrenzen. Drittens bedarf es einer Klärung, welcher 
Handlungsrahmen für das Bildungsfeld Schule erforderlich ist, um professionell und theoretisch 
begründet mit Kindern und Jugendlichen aus christlich-fundamentalistisch geprägten Kontexten 
arbeiten zu können. 

7. Schlussbetrachtung 
Christlicher Fundamentalismus ist kein trennscharfes Konzept. Es handelt sich vielmehr um ein 
vielgestaltiges Feld, dessen Übergänge (von konservativ über evangelikal bis fundamentalistisch) 
fließend und oft überlappend sind. Trotz fehlender umfassender quantitativer Studienergebnisse über 
Mitglieder- oder Gruppenzahlen lassen sich im deutschen Raum zwei Hauptstrukturen erkennen: 
Klassisch-fundamentalistische und lifestyle-orientierte Gemeinden. Besonders ins Auge fällt die 
zunehmende internationale Vernetzung vor allem letzterer, jüngerer Gemeinden und Bewegungen, 
die sich nach außen modern präsentieren, aber im ideologischen Unterbau häufig konservativ bis 
antipluralistisch ausgerichtet sind und sich klar gegen liberale Lebensentwürfe aussprechen. Durch 
christliche Influencer:innen und die Fokussierung auf Soziale Medien können diese Inhalte, neben in 
(klassisch) fundamentalistischen Gemeinschaften sozialisierte, zunehmend auch junge Menschen 
erreichen, die bislang keine oder nur wenige Berührungspunkte mit fundamentalistischen 
Glaubensvorstellungen hatten. Gerade in diesem Bereich sowie an der Schnittstelle zu 
ultrakonservativen bis rechten Bewegungen entsteht ein neuer Resonanzraum, der sich pädagogisch 
nur schwer kontrollieren lässt, jedoch bildungspolitisch und demokratiepädagogisch nicht unterschätzt 
werden darf. Im Vergleich zur umfangreicheren (pädagogischen) Forschung im Bereich des Islamismus 
besteht weiterhin ein deutlicher Mangel an quantitativen Studien zur fundamentalistischen und 
evangelikalen Landschaft in Deutschland. Ebenso fehlen qualitative Untersuchungen zu den 
Auswirkungen entsprechender Sozialisationsprozesse auf Kinder und Jugendliche, den 
gesellschaftlichen und politischen Auswirkungen sowie zu möglichen pädagogischen Präventions- und 
Interventionsansätzen. 

Der transatlantische Vergleich macht deutlich: Auch wenn sich die Entwicklungen in den USA nicht 
schablonenartig übertragen lassen (z. B. hinsichtlich Homeschooling, politischer und gesellschaftlicher 
Verankerung fundamentalistischer Gruppen und öffentlicher Sichtbarkeit ihrer Netzwerke) zeigen sich 
auch in Deutschland gesellschaftliche Gestaltungsansprüche fundamentalistisch geprägter Gruppen, 
die sich etwa auf den Bildungs- oder Wissenschaftsbereich ausdehnen. Stark autoritäre Glaubens- und 
Führungsstrukturen, eine starke innergemeinschaftliche Fokussierung, Dualismus, Ablehnung 
weltlicher und liberaler Werte und Komplexitätsreduktion sind den (Erziehungs-)Strukturen 
fundamentalistischer Milieus inhärent. Insbesondere in der Jugend, einer Phase geprägt durch 
Orientierungssuche und Zugehörigkeit, können solche Ordnungsangebote für Heranwachsende eine 
besondere Anziehungskraft generieren. Ziel einer unterstützenden und präventiven Bildung muss es 
darum sein, junge Menschen zu kritischen sowie möglichst autonomen und urteilsfähigen Individuen 
zu befähigen, die wiederrum die Grundlage einer demokratischen Gesellschaft bilden können. 
Bildungseinrichtungen können hier eine entscheidende Rolle spielen, nicht nur als Vermittlerinnen von 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 61 

Wissen, sondern als resiliente Institutionen, die das Äußern von Kritik und das Aushalten von sowie 
den Umgang mit Zweifel fördern, Austausch zwischen pluralistischen Lebensentwürfen unterstützen 
und Heranwachsenden so ein Gegenangebot bieten: ein Stück Sicherheit in einer ungewissen Welt. 

8. Literatur 
Almond, GA, E Sivan, und RS Appleby. 1995. „Fundamentalism: genus and species“. In 
Fundamentalisms Comprehended, The Fundamentalism Project, Bd. 5. The University of Chicago 
Press. 

Almond, Gabriel A., R. Scott Appleby, und Emmanuel Sivan. 2003. Strong religion: the rise of 
fundamentalisms around the world. University of Chicago Press. 

Armaly, Miles T., David T. Buckley, und Adam M. Enders. 2022. „Christian Nationalism and Political 
Violence: Victimhood, Racial Identity, Conspiracy, and Support for the Capitol Attacks“. Political 
Behavior 44 (2): 937-60. https://doi.org/10.1007/s11109-021-09758-y. 

Baehr, Jason. 2011. The Inquiring Mind. Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199604074.001.0001. 

Bassimir, Anna-Maria, und Katrin Kohle. 2017. „Evangelikalismus und Massenmedien: Strukturen in 
den USA“. In Handbuch Evangelikalismus, herausgegeben von Frederik Elwert, Martin Radermacher, 
und Jens Schlamelcher. Transcript. 

Bauer, Ullrich. 2012. Sozialisation und Ungleichheit: Eine Hinführung. VS Verlag für 
Sozialwissenschaften. https://doi.org/10.1007/978-3-531-93488-4. 

Bauer, Ullrich. 2023. Sozialisation in der Kontroverse. 1. Auflage. Juventa Verlag. 

Bednarz, Liane. 2018. Die Angstprediger: wie rechte Christen Gesellschaft und Kirchen unterwandern. 
Droemer Knaur. 

Brighouse, Harry, Helen F. Ladd, Susanna Loeb, und Adam Swift. 2016. „Educational Goods and 
Values: A Framework for Decision Makers“. Theory and Research in Education 14 (1): 3-25. 
https://doi.org/10.1177/1477878515620887. 

Cervone, Jason A. 2017. „Fundamentalist Christianity, Neoliberal Capitalism, and the Destruction of 
Rural Public Education“. Review of Education, Pedagogy, and Cultural Studies 39 (3): 307-28. 
https://doi.org/10.1080/10714413.2017.1326278. 

De Graaf, Beatrice A, und Kees Van Den Bos. 2021. „Religious Radicalization: Social Appraisals and 
Finding Radical Redemption in Extreme Beliefs“. Current Opinion in Psychology 40 (August): 56-60. 
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2020.08.028. 

Demmrich, Sarah, und Paul H. P. Hanel. 2024. „The relative role of religiosity in radicalization: how 
orthodox and fundamentalist religiosity are linked to violence acceptance“. Frontiers in Social 
Psychology 2 (August): 1406688. https://doi.org/10.3389/frsps.2024.1406688. 

Dietrich, Frank. 2022. „Critical Reflection and the Limits of Parental Authority“. Journal of Applied 
Philosophy 39 (4): 562-80. https://doi.org/10.1111/japp.12555. 

Dietz, Thorsten. 2019. „Der demokratische Rechtsstaat und seine religiösen Befürworter bzw. 
Gegner: Theologische Auseinandersetzungen mit der Demokratie unter besonderer Berücksichtigung 
der evangelikalen Bewegung in Deutschland“. In Theologie und Soziale Arbeit im Gespräch, 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 62 

herausgegeben von Claudia Rahnfeld. Springer Fachmedien Wiesbaden. 
https://doi.org/10.1007/978-3-658-24213-8_5. 

Eisenstadt, S. 1999. Fundamentalism, Sectarianism, and Revolution: The Jacobin Dimension of 
Modernity. Cambridge Cultural Social Studies. Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511520822. 

Elwert, Frederik. 2015. Religion als Ressource und Restriktion im Integrationsprozess: Eine Fallstudie 
zu Biographien freikirchlicher Russlanddeutscher. Springer Fachmedien Wiesbaden. 
https://doi.org/10.1007/978-3-658-10100-8. 

Elwert, Frederik, und Martin Radermacher. 2017. „Evangelikalismus in Europa“. In Handbuch 
Evangelikalismus. Transcript Verlag. 

Elwert, Frederik, Martin Radermacher, und Jens Schlamelcher, Hrsg. 2017. Handbuch 
Evangelikalismus. Religionswissenschaft (Bielefeld), Band 5. Transcript. 

Emerson, Michael O., und David Hartman. 2006. „The Rise of Religious Fundamentalism“. Annual 
Review of Sociology 32 (1): 127-44. https://doi.org/10.1146/annurev.soc.32.061604.123141. 

Ens, Kornelius. 2017. „Religiosität unter Russlanddeutschen.“ Bundeszentrale für politische Bildung. 
Zugegriffen: 01. Dezember 2025. https://www.bpb.de/themen/migration-
integration/kurzdossiers/252539/religiositaet-unter-russlanddeutschen/. 

Evans, John Hyde. 2018. Morals not knowledge: recasting the contemporary U.S. conflict between 
religion and science. University of California Press. 

Farkas, Johan, Jannick Schou, und Christina Neumayer. 2018. „Cloaked Facebook Pages: Exploring 
Fake Islamist Propaganda in Social Media“. New Media & Society 20 (5): 1850-67. 
https://doi.org/10.1177/1461444817707759. 

Feierabend, Sabine, Thomas Rathgeb, Yvonne Gerigk, und Stephan Glöckler. 2024. JIM 2024; Jugend, 
Information, Medien Basisuntersuchung zum Medienumgang 12- bis 19-Jähriger in Deutschland. 
Medienpädagogischer Forschungsverbund Südwest. 

Fritz, Martin. 2025. „Rechtes Christentum“. Zeitschrift für Religion und Weltanschauung 16 (87): 65-
69.  

Giesinger, Johannes. 2018. „Pflicht zum Gehorsam? Legitime Autorität in der Schule.“ Pädagogische 
Rundschau 72 (4): 609-20. 

Gorski, Philip. 2017. „Why Evangelicals Voted for Trump: A Critical Cultural Sociology“. American 
Journal of Cultural Sociology 5 (3): 338–54. https://doi.org/10.1057/s41290-017-0043-9. 

Gorski, Philip S., Samuel L. Perry, und Jemar Tisby. 2022. The Flag and the Cross: White Christian 
Nationalism and the Threat to American Democracy. 1. Aufl. Oxford University PressNew York. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780197618684.001.0001. 

Grotepass, Christoph. 2025. Bericht über die Arbeit des Sekten-Info Nordrhein-Westfalen e.V. und 
über Aktivitäten konfliktträchtiger religiöser Gemeinschaften in 2024. Sekten Info NRW. 

Guske, Katja. 2014. Zwischen Bibel und Grundgesetz: Die Religionspolitik der Evangelikalen in 
Deutschland. SpringerLink Bücher. Springer VS. https://doi.org/10.1007/978-3-658-03847-2. 

Habermas, Jurgen, und Seyla Ben-Habib. 1981. „Modernity versus Postmodernity“. New German 
Critique, Nr. 22: 3. https://doi.org/10.2307/487859. 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 63 

Hecken, Thomas. 2015. Pop: Geschichte eines Konzepts 1955-2009. Kultur- und Medientheorie. 
Transcript Verlag. https://doi.org/10.14361/9783839409824. 

Hillsong Germany. 2025. Oktober 11. https://hillsong.com/germany/. 

Hinsenkamp, Maria. 2025. Visionen eines neuen Christentums: Neuere Entwicklungen pfingstlich-
charismatischer Netzwerke. Religion in Bewegung | Religion in Motion 4. Transcript Verlag. 
https://doi.org/10.1515/9783839472521. 

Hochgeschwender, Michael. 2017. „Evangelikalismus: Begriffsbestimmung und phänomenale 
Abgrenzung“. In Handbuch Evangelikalismus, herausgegeben von Frederik Elwert, Martin 
Radermacher, und Jens Schlamelcher. Transcript. 

Hornung, Esther. 2017. „Geschichte des Evangelikalismus in Europa“. In Handbuch Evangelikalismus, 
Band 5. Religionswissenschaft (Bielefeld). Transcript. 

Huang, J., S. Jacoby, M. Strickland, und K.K.R. Lai. 2016. „Election 2016: Exit Polls.“ Nr. New York 
Times. Zugegriffen: 01. Dezember 2025. 
https://www.nytimes.com/interactive/2016/11/08/us/politics/election-exit-polls.html. 

Hurrelmann, Klaus, und Ullrich Bauer. 2015. Einführung in die Sozialisationstheorie: Das Modell der 
produktiven Realitätsverarbeitung. 11. Auflage. Beltz. 

ICF CHURCH. 2025. Zugegriffen: 01. Dezember 2025. https://www.icf.church/de/. 

Karle, Isolde, und Michael Domsgen. 2023. Praktische Theologie: Studienausgabe. Lehrwerk 
Evangelische Theologie (LETh), Band 7. Evangelische Verlagsanstalt. 

Kay, William K., und Ann E. Dyer. 2011. European Pentecostalism. Global Pentecostal and Charismatic 
Studies, Volume 7. Brill. 

Kellich, Rahel. 2023. „Doubt in religious fundamentalism: Education between authority and rational 
autonomy“. Education and New Developments 2023 1: 216-20. 

Kick, Annette, und Hansjörg Hemminger. 2020. Unabhängige Gemeinden neben Kirchen und 
Freikirchen. EZW-Texte 265. Evangelische Zentralstelle für Weltanschauungsfragen. 

Kindermann, Nora Noemi. 2025. „FUNDAMENTALISM - The Usefulness of a Contested Concept“. PhD, 
Vrije Universiteit Amsterdam. https://doi.org/10.5463/thesis.1263. 

Knipping-Sorokin, Roman, und Teresa Stumpf. 2018. „Radikal Online - Das Internet und die 
Radikalisierung von Jugendlichen: eine Metaanalyse zum Forschungsfeld“. 
kommunikation@gesellschaft 19 (14): 1-29. 

Korucu, Canan. 2025. „Antifeministische und LGBTIQ*-feindliche Narrative in islamistischen Online-
Inhalten und ihre Wirkung auf Jugendliche“. Bundeszentrale für Kinder- und Jugendmedienschutz 
BZKJAKTUELL 2025 (3): 11-15. 

Kost, Julia F., und Christof Seeger. 2020. Influencer Marketing: Grundlagen, Strategie und 
Management. 2., Überarbeitete und Erweiterte Auflage. UTB 5076. UTB GmbH. 
https://doi.org/10.36198/9783838553108. 

Krüger, J S. 2006. „Religious fundamentalism: Aspects of a comparative framework of 
understanding“. Verbum et Ecclesia 27 (3): 886-908. https://doi.org/10.4102/ve.v27i3.192. 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 64 

Linder, Jule. 2025. Zur Vereinbarkeit von christlich-fundamentalistischen Weltanschauungen und 
professioneller Sozialer Arbeit - eine Praxisperspektive. Jahresbericht 2024. Sekten Info NRW e.V. 
Zugegriffen: 01. Dezember 2025. https://sekten-info-
nrw.de/information/artikel/fundamentalismus/zur-vereinbarkeit-von-christlich-
fundamentalistischen-weltanschauungen-und-professioneller-sozialer-arbeit---eine-
praxisperspektive. 

Lutz, Ronald, und Doron Kiesel, Hrsg. 2022. Sozialarbeit und Religion: Herausforderungen und 
Antworten. 2., Vollständig überarbeitete und Erweiterte Auflage. Grundlagentexte Soziale Berufe. 
Beltz Juventa. 

Marty, Martin E., R. Scott Appleby, und Emmanuel Sivan. 1995. Fundamentalisms Comprehended. 
With American academy of arts and sciences. The Fundamentalism Project 5. University of Chicago 
Press. 

Missier, Clyde. 2022. „Fundamentalism and the search for meaning in digital media among Gen Y and 
Gen Z.“ Journal for Deradicalization 33: 255-85. 

Müller, Julia. 2023. #Follow Jesus – Wie Christfluencer:innen auf sozialen Medien wahrgenommen 
werden; Das Phänomen Christfluencer:innen. Universität Zürich. 

Nalani, Andrew, und Hirokazu Yoshikawa. 2023. „White Christian Nationalism and Youth 
Development in the USA“. Society 60 (4): 551-65. https://doi.org/10.1007/s12115-023-00863-8. 

Ozzano, Luca. 2009. „RELIGIOUS FUNDAMENTALISM AND DEMOCRACY“. POLITICS AND RELIGION 
JOURNAL 3 (1): 127–53. https://doi.org/10.54561/prj0301127o. 

Peels, Rik. 2023. „On Defining ‘Fundamentalism’“. Religious Studies 59 (4): 729-47. 
https://doi.org/10.1017/S0034412522000683. 

Peels, Rik, und Nora Kindermann. 2024. „What Are Fundamentalist Beliefs?“ Journal of Political 
Ideologies 29 (3): 492-512. https://doi.org/10.1080/13569317.2022.2138294. 

Perry, Samuel L., Andrew L. Whitehead, und Joshua B. Grubbs. 2022. „The Devil That You Know: 
Christian Nationalism and Intent to Change One’s Voting Behavior For or Against Trump in 2020“. 
Politics and Religion 15 (2): 229-46. https://doi.org/10.1017/S175504832100002X. 

Pew Research Center. 2025. „2023-24 U.S. Religious Landscape Study Interactive Database“. Preprint, 
Pew Research Center. Text/html. https://doi.org/10.58094/3ZS9-JC14. 

Pohl, Sarah. 2024. Heiliger Schein? Herausforderungen und Kontroversen rund um 
Christfluencer*innen. KN:IX. Bundesarbeitsgemeinschaft religiös begründeter Extremismus e. V.. 

Rebenstorf, Hilke. 2018. „‚Rechte‘ Christen? – Empirische Analysen zur Affinität christlich-religiöser 
und rechtspopulistischer Positionen“. Zeitschrift für Religion, Gesellschaft und Politik 2 (2): 313-33. 
https://doi.org/10.1007/s41682-018-0024-z. 

Religion and the 2024 Presidential Election. 2025. PRRI. Zugegriffen: 01. Dezember 2025. 
https://prri.org/spotlight/religion-and-the-2024-presidential-election/. 

Riesebrodt, Martin. 1998. Pious Passion: The Emergence of Modern Fundamentalism in the United 
States and Iran. Übersetzt von Don Reneau. Comparative Studies in Religion and Society 6. Berkeley 
Los Angeles London University of California Press. 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 65 

Rudolphi, Daniel. 2023. „Der Staat als ‚Tyrann‘ – Kirche und Staat im rechten Christentum“. Zeitschrift 
für Religion und Weltanschauung (ZRW) 86 (5): 359-75. https://doi.org/10.5771/0721-2402-2023-5-
359. 

Ruyter, Doret De. 2001. „FUNDAMENTALIST EDUCATION: A CRITICAL ANALYSIS“. Religious Education 
96 (2): 193–210. https://doi.org/10.1080/00344080152472352. 

Sachs, Linda. 2025. „‚Für das Leben!‘ – Deckmantel extrem rechter Ideologie? Die ‚Lebensschutz‘-
Bewegung und ihr Verhältnis zum Rechtsextremismus. Eine Analyse der Reden des Münchner Marsch 
fürs Leben“. ZRex – Zeitschrift für Rechtsextremismusforschung 5 (2–2025): 220. 
https://doi.org/10.3224/zrex.v5i2.04. 

Schönert, Marilen. 2023. „WONDERING AND GRADING IN HIGHER EDUCATION – A TENSION RATIO?“ 
International Conference on Education and New Developments END 2: 8-12. 

Scott, Kate, und Lindsay Day. 2025. „TikTok Tradwives: Femininity, Reproduction, and Social Media“. 
Gender and Education, August 19, 1-18. https://doi.org/10.1080/09540253.2025.2546050. 

Simpson, Carl. 2011. „The Development of the Pentacostal and Charismatic Movements in the 
Germanic Countries“. In European Pentecostalism and Charismatic Studies, herausgegeben von 
Andrew Davies und William K. Kay. Brill. 

Sivan, Emmanuel. 1995. „The Enclave Culture“. In Fundamentalisms Comprehended, The 
Fundamentalism Project, herausgegeben von R. Scott Appleby, und Martin E. Marty. American 
academy of arts and sciences 5. University of Chicago Press. 

Six, Clemens, Martin Riesebrodt, und Siegfried Haas, Hrsg. 2005. Religiöser Fundamentalismus: vom 
Kolonialismus zur Globalisierung. 2. unveränderte Aufl. Querschnitte: Einführungstexte zur Sozial-, 
Wirtschafts- und Kulturgeschichte, Bd. 16. StudienVerlag. 

Stockhausen, Ulrike Elisabeth. 2017. „Evangelikalismus und Politik“. In Handbuch Evangelikalismus, 
herausgegeben von Frederik Elwert, Martin Radermacher, und Jens Schlamelcher. Transcript. 

Sykes, Sophia, und Veronica Hopner. 2024. „Tradwives: Right-Wing Social Media Influencers“. Journal 
of Contemporary Ethnography 53 (4): 453-87. https://doi.org/10.1177/08912416241246273. 

Taylor, C. 1995. „Two Theories of Modernity“. The Hastings Center Report 25 (2): 24-33. 

Taylor, Rebecca M. 2017. „Education for Autonomy and Open-Mindedness in Diverse Societies“. 
Educational Philosophy and Theory 49 (14): 1326-37. 
https://doi.org/10.1080/00131857.2017.1278673. 

Theis, Stefanie. 2006. Religiosität von Russlanddeutschen. Praktische Theologie heute 73. 
Kohlhammer. 

Virchow, Fabian. 2016. „›Rechtsextremismus‹: Begriffe – Forschungsfelder – Kontroversen“. In 
Handbuch Rechtsextremismus, herausgegeben von Fabian Virchow, Martin Langebach, und 
Alexander Häusler. Springer Fachmedien Wiesbaden. https://doi.org/10.1007/978-3-531-19085-3_2. 

Wellman, Kathleen. 2021. Hijacking History: How the Christian Right Teaches History and Why It 
Matters. Oxford Scholarship Online. Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/oso/9780197579237.001.0001. 

Whitehead, Andrew L., und Samuel L. Perry. 2019. „Is a “Christian America” a More Patriarchal 
America? Religion, Politics, and Traditionalist Gender Ideology“. Canadian Review of Sociology/Revue 
Canadienne de Sociologie 56 (2): 151-77. https://doi.org/10.1111/cars.12241. 



Kellich – Christlicher Fundamentalismus in Deutschland 
 

ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 66 

Whitehead, Andrew L., und Samuel L. Perry. 2020. Taking America back for God: Christian 
nationalism in the United States. Oxford University Press. 

Whitehead, Andrew L, Samuel L Perry, und Joseph O Baker. 2018. „Make America Christian Again: 
Christian Nationalism and Voting for Donald Trump in the 2016 Presidential Election“. Sociology of 
Religion 79 (2): 147-71. https://doi.org/10.1093/socrel/srx070. 

Williams, Daniel K. 2012. God’s Own Party: The Making of the Christian Right. 1. iss. as an Oxford 
Univ. Paperback. Oxford Univ. Press. 

Wir über uns. Vereinigung Evangelischer Freikirchen. Zugegriffen: 01. Dezember 2025.  
https://www.vef.de/wir-uber-uns. 

Wood, Simon A., und David Harrington Watt, Hrsg. 2014. Fundamentalism: Perspectives on a 
Contested History. University of South Carolina Press. https://doi.org/10.2307/j.ctv6wggnd. 

Youth with a Mission - Germany. o. J. Zugegriffen: 01. Dezember 2025. www.ywam.org. 

 

 

 



 

Impressum 
 
ZepRa – Zeitschrift für praxisorientierte (De-)Radikalisierungsforschung 
 
Herausgeber:  
modus | zad – Zentrum für angewandte Deradikalisierungsforschung gGmbH und  
Violence Prevention Network gGmbH 
 
Redaktion: 
Maximilian Campos Ruf - maximilian.campos-ruf@violence-prevention-network.de  
Svetla Koynova - svetla.koynova@violence-prevention-network.de  
 
ISSN 2750-1345 
 
modus | zad – Zentrum für angewandte Deradikalisierungsforschung gGmbH 
Judy Korn 
Alt-Reinickendorf 25 
13407 Berlin 
Telefon: (030) 40 75 51 20 
info@modus-zad.de 
www.modus-zad.de 
 
Eingetragen im Handelsregister beim Amtsgericht Berlin-Charlottenburg  
unter der Handelsregisternummer: HRB 198070 B 
 
-- 
 
Violence Prevention Network gGmbH 
Judy Korn, Thomas Mücke  
Alt-Reinickendorf 25 
13407 Berlin  
Tel.: (030) 917 05 464  
Fax: (030) 398 35 284  
post@violence-prevention-network.de  
www.violence-prevention-network.de 
www.facebook.de/violencepreventionnetworkdeutschland 
https://www.linkedin.com/company/violence-prevention-network 
www.interventionen.blog 
 
Eingetragen im Handelsregister beim Amtsgericht Berlin-Charlottenburg  
unter der Handelsregisternummer: HRB 221974 B 
 

 
 
 
 
 

mailto:post@violence-prevention-network.de
file://192.168.123.111/%C3%96ffentlichkeit/Dokumentation/Berichte/VPN_Ashoka%20Jahresbericht%202019/www.facebook.de/violencepreventionnetworkdeutschland
https://www.linkedin.com/company/violence-prevention-network

	1. Einleitung
	2. Fundamentalismus als analytische Kategorie
	2.1. ‚BicFam‘-Definition
	2.2. Evangelikal oder fundamentalistisch?

	3. Analytischer Vergleichsrahmen
	4. Vergleichende Perspektive USA
	4.1. Historisch-theologische Dimension
	4.2. Gesellschaftlich-politische Dimension
	4.3. Pädagogische Dimension

	5. Typen des christlichen Fundamentalismus in Deutschland
	5.1. Etablierte Gemeinschaften
	5.2. Neue Bewegungen
	5.3. Ableitungen für den deutschen Kontext
	5.3.1. Historisch-theologische Dimension
	5.3.2. Gesellschaftlich-politische Dimension
	5.3.3. Pädagogische Dimension


	6. Pädagogische Implikationen
	6.1. Reaktionär: Digitale (Gegen-)Bewegungen und antipluralistische Deutungsangebote
	6.2. Modern: Sinn- und Identitätssuche in der Jugend
	6.3. Episch: Geschlossene Glaubensnarrative im Spannungsverhältnis zur Autonomieentwicklung

	7. Schlussbetrachtung
	8. Literatur

